

### 總會會長的教訓

# 李海樂

耶穌基督後期聖徒教會 猶他州鹽湖城出版 如對本書有任何批評建議,請寄至課程規劃部門 (Curriculum Planning), 50 East North Temple Street, Floor 24, Salt Lake City, UT 84150-3200 USA. E-mail: cur-development@ldschurch.org。

請註明您的姓名、地址、支會及支聯會名稱。務請寫出書名,並針對本書的優點及可以改進之處,寫出您的意見與建議。

Intellectual Reserve, Inc. © 2000 版權所有 美國印行

> 英語核准日期:5/00 翻譯核准日期:5/00

Teachings of Presidents of the Church: Harold B. Lee 譯本 Chinese



| 標  | 題                                     | 負數    |
|----|---------------------------------------|-------|
| 導  | 言                                     |       |
| 歴  | ************************************* | .viii |
| 李  |                                       | xi    |
| 1  | 通往永生的道路                               | 1     |
| 2  | 我是誰?                                  |       |
| 3  | 從世界奠基以來被殺害的羔羊                         | 18    |
| 4  | 福音的首要原則與教儀                            | 27    |
| 5  | 行走在見證的光中                              | 37    |
| 6  | 傾聽主的聲音                                | 47    |
| 7  | 經文,「靈性的水庫」                            | 59    |
| 8  | 斯密約瑟,活神的先知                            | 69    |
| 9  | 聆聽耶穌基督眞正使者的信息                         | 79    |
| 10 | 博愛忠信的聖職服務                             | 89    |
| 11 | 神聖聖殿的無價財富                             | 99    |
| 12 | 婚姻的神聖目的                               | 109   |
| 13 | 在家中教導福音                               | 119   |
| 14 | 愛在家                                   | 129   |
| 15 | 母親正義的影響力                              | 138   |
| 16 | 同心協力拯救靈魂                              | 146   |
| 17 | 分享福音                                  | 153   |
| 18 | 以主的方式供應                               | 165   |
| 19 | 花時間使自己成爲聖潔                            | 175   |
| 20 | 遵守貞潔律法                                | 185   |
| 21 | 努力成爲完全                                | 195   |
| 22 | 願你的靈魂安寧                               | 206   |
| 23 | 復活: 靈魂的碇錨                             | 216   |
| 24 | 最後安全返家                                | 224   |
| 圖  | 片一覽表                                  | 233   |
| 麦i | 리                                     | 234   |



### 導言

李海樂是第十一任總會會長,擔任使徒三十餘年,他從內心深處謙卑地作證:「神活著,耶穌是世界的救贖主。」1多年的服務使他堅信此事,他說道:「我謙恭的祈禱,願全世界的人都充份明瞭救主爲全人類贖罪的意義。祂賜我們救恩計畫,藉之導我們入永生——神與基督之居所。」2

李會長對本教會教友所作教訓的核心議題是返回天父的家,他勸勉天父的每位兒女要「爲自己獲得不可動搖的見證,進而步伐堅定地踏上那條終必達成不死與永生榮耀目標的道路。」3

「我能給予你們及全世人最重要的信息就是遵守神的誡命,」李會長說:「你們可以藉此使自己在今生配稱獲得神的指引,在來生準備好與你們救贖主相見,在父與子跟前獲得紹升。」4

總會會長團與十二使徒定額組推行一系列總會會長的教訓來加強教友對福音教義的認識,並經由研讀本福音期先知的教訓與耶穌基督更加接近。本書的主題是李海樂會長的教訓,他曾說:

「福音計畫包含神賜給人類的律法,耶穌基督的教會有 責任教導世人這些律法。」5

「把那些課程烙印在你們的靈魂上,讓你們的眼睛時時專注於永恆目標,使你們得以完成今生的使命;無論你們的生命是長或短,當返回耶穌基督面前的日子來臨時,使你們這些在末世時代承受祂名的教友得以作好準備。」6

本書各章皆包括四部分: (1)一個扼要介紹該章重點的問題; (2)「前言」,以李會長的故事或訓誨來闡述該章的信息; (3)「李海樂的教訓」,從他的許多信息和講道中,提出重要的教義; (4)「研讀與討論的建議」,透過問題來鼓勵個人複習及研讀、作進一步的討論,並應用在我們今日的生活中。

#### 如何使用本書

供個人及家庭研讀之用。本書旨在加強每位教友對李海 樂會長有力教導之福音原則的認識。每位教友都可藉著虔敬 閱讀及用心研讀,得到對這些眞理的個人見證。本書亦可列 入每位教友的福音書庫中,作爲家庭教學及家庭研讀的一項 重要資源。

供主日聚會討論之用。本書爲麥基洗德聖職定額組及婦女會主日聚會之教材。鄔克司達林長老教導,總會會長的教訓這一系列書籍包含「教義和原則……。這些書內容豐富,與我們日常需求息息相關,是教導和討論的一流教材。」教師應著重在本教材內容及相關經文上。正如鄔克司長老所述,「福音教師不是蒙召喚來選擇課程的題材,而是來教導和討論已指定的課程。」7

教師應引用各章後面的問題來鼓勵班級討論。先瀏覽問題,再研讀李會長的話語,可使教師對他的教訓有更深入的 了解。

主日聚會的重點應放在福音原則、闡揚這些原則的個人 榜樣,以及對眞理的見證上。教師在準備課程及授課時,若 能謙卑地尋求聖靈,就能增進每位學員對眞理的認識。領袖 及教師應鼓勵班員在主日聚會的討論之前,先預習各章。他 們應提醒班員攜帶自己的書本來上課,並應藉著教導李會長 的話語,來對班員的事前準備表示尊重。班員若事先讀過課 程內容,就會準備好來彼此教導並彼此啟發。

教友沒有必要購買另外的評註或參考書籍來輔助教材中 的資料,我們也不建議這麼做。我們鼓勵教友研讀所建議的 經文,對教義作進一步的研究。

本書旨在作爲個人研讀及福音參考之用,許多章由於篇 幅很長,無法在上課時完全講授,因此,務請在家中研讀, 方能通盤了解李會長的教訓。

神的這位先知非但知道那條回天父家的道路,也指示所有願意傾聽的人:「如果你們願意傾聽,並將所聽到的付諸實行,你們將到達不僅僅是快樂,而且是喜悅的榮耀境地,喜悅是指你們所過的生活,已讓你們準備好到主的面前去。」8

#### 註

- 1.1953年4月12日,在加州洛杉磯西 木支會教堂奉獻典禮的演說,耶穌 基督後期聖徒教會歷史部門檔案。
- 2. 「安撫創痛的心」,1974年4月,聖徒之聲,第7頁。
- 3. Stand Ye in Holy Places (1974), 319.
- 4. In Conference Report, Mexico and Central America Area Conference 1972, 120.
- 5. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 19.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 627.
- 7.2000年1月,利阿賀拿,第96,97頁。
- 8.1973年6月10日,在蒙大拿州比林斯青 年大會的演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第17頁。



## 歷史摘要

本書並非一部歷史,而是將李海樂會長所教導的福音原則編輯成冊。爲瞭解這些教導與其歷史背景間的關係,特列下表,概述其生活中與其教導有密切關聯之若干重要紀事。

1899年3月28日: 李海樂出生於愛達荷州奧尼達郡的克利

夫頓鎮,父親李撒母耳,母親李賓露莎。

1907年6月9日: 在愛達荷州克利夫頓鎭由巴比李斯特施

洗(8;括弧中的數字代表李海樂當時的

年紀)。

1912年秋季: 進入愛達荷州普里斯頓鎭奧尼達支聯會

學院,與彭蓀泰福是同學(13)。

1916年夏季: 進入愛達荷州亞爾彭鎮的亞爾彭州立師

範學院(17)。

1916-1917年冬季: 在愛達荷州威斯頓附近的銀星學校教書

 $(17) \circ$ 

1918-1920年: 擔任愛達荷州牛津地區小學校長(18-

21)。

1920-1922年: 在科羅拉多州丹佛市的西部諸州傳道部

傳教 (21-23)。

1923年夏季: 就讀猶他大學。後來他以函授課程和進

修課程的方式取得學位(24)。

1923年11月14日: 與譚娜芬在鹽湖聖殿結婚(24)。

1923-1928年: 同時擔任鹽湖郡惠提爾學校及伍羅學校

的校長(24-29)。

1930年10月26日: 接受按手選派,成為先驅者支聯會會

長,1930-1937年(31)。

1933年11月7日: 獲選爲鹽湖城市政專員,任期爲1933-

1937年 (34)。

1935年4月20日: 總會會長團指派李海樂推動一項救助貧

困者的計書(36)。

1936年4月18日: 蒙召喚爲教會安全計畫(後來改爲教會

福利計畫)總經理(37)。

1939年4月16日: 鹽湖城福利廣場的第一個倉庫竣工

(40) •

1941年4月6日: 蒙支持爲十二使徒定額組的一員(42),

於1941年10月4日按立。

1954年: 在日本、韓國、琉球、菲律賓及關島召

開軍人教友大會(55)。

1958年8月: 巡察南非與聖地 (59)。

1960年3月27日: 在英國曼徹斯特成立歐洲第一個支聯會

(60)。

1961年9月30日: 在總會會長團指導下,宣布協調教會所

有活動的計畫(62)。

1962年9月24日: 李海樂夫人譚娜芬過世(63)。

1963年6月17日: 在鹽湖聖殿與詹森費莉達結婚(64)。

1965年8月27日: 李海樂的女兒魏肯摩蓮過世(66)。

#### 歷史摘要

1970年1月23日: 蒙支持爲十二使徒定額組會長暨斯密斐

亭約瑟會長的第一副會長(70)。

1972年7月2日: 斯密斐亭約瑟會長過世(73)。

1972年7月7日: 接受按立及按手選派,成為本教會總會

會長 (73)。

1972年8月

25-27日: 丰領墨西哥市區域教友大會(73)。

1972年9月20日: 在墓園市成立耶路撒冷分會(73)。

1972年10月5日: 宣布全球的福利服務計畫(73)。

1972年10月6日: 在莊嚴集會中接受支持爲本教會總會會

長 (73)。

1972年12月14日: 本教會的國際傳道部成立(73)。

1973年3月8日: 亞洲大陸的第一個支聯會在韓國漢城成

立 (73)。

1973年8月

24-26日: 丰領德國慕尼黑區域教友大會(74)。

1973年12月26日: 李海樂會長於鹽湖城渦世(74)。

1973年12月31日: 年終統計:3,321,556名教友;630個支

聯會;4,580個支會;108個傳道部;

17,258名傳教士;15座聖殿。



### 李海樂的使命

以下內容是李海樂會長的生平事蹟,由當時擔任十二使徒 定額組一員的興格萊戈登長老撰寫,刊登於1973年6月的聖徒 之聲(「李海樂會長:以示感佩」,第2-11頁)。該篇文章是要 讓教友更加認識當時剛成爲本教會總會會長的李海樂會長。

「李海樂會長的一生,從下面幾行文字中,可以看出一個大概:1899年3月28日,出生於愛達荷州克里夫頓鎮,是李撒母耳夫婦的六名子女之一。起初在當地進小學,後來到不遠的普里斯頓鎮奧尼達學院,然後到亞爾彭鎮的亞爾彭州立師範學院,最後就讀猶他大學。17歲時就開始教書生涯,18歲任校長,接著在猶他州鹽湖郡兼任兩間學校的校長。1923年11月14日,與譚娜芬結婚,她在1962年9月24日逝世。1963年6月17日續弦,與詹森費莉達結婚。

「1928-1933年,任基本出版社經理。1933-1937年,任鹽湖城市政專員,同時擔任教會福利計畫的總經理。1941年4月6日,被任命爲十二使徒議會成員,1970年1月23日,任十二使徒議會會長暨總會會長團第一副會長。1972年7月7日,接受支持及按手選派爲本教會的總會會長。

「這只是他一生中的幾個重要事蹟,他的生平值得我們 來詳細的談談。

「和其他城鎮相比,克里夫頓鎮非常小,而且不在交通 要道上。不過,漸漸地它將更爲人知,因爲那是本教會第十 一任總會會長的出生地。

「李會長的父親李撒母耳是從內華達州南方鄉下地方的

彭納卡鎮遷到克里夫頓鎮的,撒母耳的母親(李會長的祖母) 在生下撒母耳八天後便去世;這個早產兒非常小,戒指可以 輕易地穿過他的手,套在手臂上。他必須用眼藥滴管餵食。 他的阿姨住在克里夫頓鎮,所以這年輕人在18歲時北上和阿 姨一家人同住。

「他在那裡結識黑髮黑眼的賓露莎,後來他們在勞干聖殿結婚。六個子女相繼出生的這個家,是建立在『位於路邊,商店以北約五公里處。』那商店是鎮上的商業中心,那條路則是一條泥路——夏季塵土飛揚,冬季白雪覆蓋,春秋兩季則泥濘濕滑。……

「海樂就在這裡,打著赤腳,穿著連身工作服,和其他鄉下男孩一起長大。他們會到達利池塘游泳,但星期日不可以。他的父親是主教團成員,母親在〔女青年組織〕——而且,星期日是很神聖的。李海樂在巴比農場上一個類似的池塘中受洗。

「當時現金極為短缺,雖然農場的收成豐富,但穀類和 馬鈴薯並不值錢。父親藉著承包收割、掘井、及建造灌溉渠 道等工作來增加家庭收入。但李家的孩子們並不知道自己家 窮,家庭和教會提供了一些娛樂機會。屋裡最珍貴的東西是 一架鋼琴,有位蘇格蘭女士教他彈琴,他一彈錯,就會被她 敲手指關節。

「海樂很會彈鋼琴。說來有趣,他童年所培養的音樂愛好,在擔任教會音樂委員會主席時有了發揮的機會。……

「母親通常駕著一輛小馬拉的車,接送孩子們往返3公里外的學校。正月的北風呼嘯而下,馬車卻幾乎沒有遮避之處,路上的積雪融化時,路面泥濘也是個問題。但這就是克里夫頓鎮的生活寫照。誠如李會長所說的:『我們擁有金錢買不到的一切。』其中有些是遠比金錢和物質更可貴的:空



李海樂會長

「男孩們從當地小學畢業後,就『離家』到24公里外, 普里斯頓的教會中學——奧尼達學院就讀。那時海樂13歲, 他在這裡認識彭蓀泰福〔後來成爲本教會第十三任總會會 長〕,然後就讀位於愛達荷州另一地區的亞爾彭州立師範學 院。17歲的李海樂在這裡取得合格的教師證書,那是讓他自 己和他家人都感到驕傲的日子。地區教育委員會分派他到全 校只有一間小教室的銀星小學教書,這個小學介於德頓與威 斯頓之間,離克里夫頓鎭不遠。他的月薪是六十美元,每到 週末,他才騎馬回去16公里外的家。

「……隔年,委員會任命他爲牛津小學校長,這個小學有四間教室。這是一個18歲男孩的大好機會。不論是晴天或是雨天,他每天騎馬到6公里外的學校。由於他曾培養音樂方面的才能及籃球方面的運動技能,他在閒暇時參與社區活動。那個時期他父親擔任主教,海樂於是對教會福利計畫有了初步的看法,而這計畫日後眾所周知。當時和現在一樣,主教是負責照顧教友們需要的人。李主教有自己的儲物倉,那就是他自己的食品儲藏室。晚上,家人常見他帶一袋麵粉出去,不知拿去送給甚麼人,因爲對於那些有困難、需要幫助的人的名字,必須保密,免得對方覺得難過。

「當時也和現在一樣,主教有特權和責任推薦男青年去傳教。當時海樂21歲,已經教書四年。郭禧伯會長召喚他去西部諸州傳道部傳教。

「總會傳道部門所封存保管的檔案中,有份呈給總會會長團的報告是關於李長老的。這份報告的日期是1922年12月30日,簽字的人是耐特約翰會長。該報告述及李會長的服務期間是1920年11月11日到1922年12月18日。然後是針對各種問題所給予的答覆:『擔任演講者的資格?「非常好」;擔任主管職員呢?「很好」;他是否有很好的福音知識?「非常好」;他精力充沛嗎?「非常充沛」;他做事謹慎嗎?能發揮影響力嗎?「是的」。評註:「李長老於1921年8月8日到1922年12月18日間主領丹佛康福地區,表現優異,是極爲傑出的傳教士。」』

「同一時期,該傳道部有個來自鹽湖城的年輕姊姊譚娜芬。在她朋友的眼中,她很開朗、漂亮,而且非常熟悉經文。李長老結束傳教後,返回克里夫頓鎮稍作停留,就前往鹽湖城尋找並追求他在傳道地區時只能遙遙欣賞的那個女孩。就在他返鄉十一個月後,他們在鹽湖聖殿結婚。

「他們婚後生下兩個漂亮的女兒,海倫〔日後成爲高斯夫人〕及摩蓮〔日後成爲魏肯夫人〕。李家是該地區年輕人常常聚在一起的場所。李姊妹的個性溫柔而且善於應付困境,凡認識她的人都對此讚譽有加。有一次,她只說了一句話,就叫兩個正在批評朋友的知名人士啞口無言。她說:『你們在力求公平之時,請別忘了還要仁慈。……』

「〔李海樂〕在18歲時就擔任兩所學校校長的那些特質, 再度受到賞識。他在猶他大學繼續深造時,相繼被任命爲鹽 湖郡惠提爾學校及伍羅學校的校長…… 「他婚後住在先驅支聯會的地區,他的教會事工接連不 斷地來到,1929年,他被指派爲支聯會會長團的副會長。隔 年,他蒙召爲支聯會會長。他那時才31歲,是本教會歷年來 最年輕的支聯會會長。

「當時美國和全世界都面臨了經濟不景氣。股價大幅滑落,信用破產,銀行紛紛關閉,損失了數百萬美元的存款, 失業人口暴增。有些人因爲多年辛勞的代價化爲烏有而自 殺。那時有免費供應熱湯飲食的場所,並供人排隊領取麵 包。到處都有消沉失意、處境悲慘的人。先驅支聯會有超過 半數的教友失業。

「對這位年輕的支聯會會長來說,那是個挑戰,一個很驚人的挑戰。他看到以往飛黃騰達、豪氣萬千的男人如今失業,到了連家人都無法撫養的地步,於是他擔心、流淚、祈禱,隨後獲得靈感要建造倉庫,募集食物和日用品,再拿去幫助貧困者。所推動的工作計畫不僅改善了社區,更重要的是,讓男人有機會工作,賺取酬勞。他在一間舊的商業大樓拆除後,還把材料用來建造一座支聯會體育館,爲人們提供社交及娛樂的場所。

「其他支聯會也推行類似的計畫,1936年4月,這些支聯會互相協調,制定了郭禧伯會長最初所稱的教會安全計畫,也就是現在眾所周知的教會福利計畫。

「李海樂這位年輕的支聯會會長蒙召喚在這個非常艱困、備受試煉的時期指導這項新制定的計畫的推行。問題層出不窮,而且生產食物的農地以及加工儲藏食物的場地也很難找到。更難應付的是某些人的態度,他們批評教會所做的事,覺得提供福利是政府職權內的事。

「但藉著祈禱與說服,透過淚水與汗水,並經由那位被 他視爲先知者的祝福,他走遍了每個錫安支聯會,使該項計 畫得以確立、成長並且蓬勃發展。

「今日福利計畫的龐大資源——許多生產力高的農場、加工廠及罐頭工廠、大型穀倉及麵粉廠,以及遍佈美國各地的其他工程——都是早年努力所承襲的成就。政府的救援計畫經常遭到指責,但是教會的計畫卻不斷地受到世人讚賞。教會所承擔的福利責任,已經讓納稅人省下數百萬美元。成千上萬的男女找到了有薪資酬勞的工作,其中不少人是殘障者,他們也有機會賺取所需。這項計畫的受惠者擺脫了「懶散的詛咒與救濟的邪惡」,保有了尊嚴與自尊。那些沒有直接受惠,但參與生產和製作食物以及其他工作的無數男女,都作證表示無私地爲人服務使他們感到很快樂。

「凡是親眼目睹這項計畫廣泛推行及其豐碩成果的,絕無理由懷疑這不是啓示之靈所促成的,而啓示之靈擴大了其實際的行善力量。這要歸功於李海樂會長這位首任總經理暨教會福利委員會長期主席所給予的靈感指示。他態度謙遜不居功,而將一切功勞都歸於主。主讓祂的這位僕人擔當重任時,就已肯定了他的忠誠與信心……

「經歷了教會福利計畫最初實行時期的試煉之火後,李 長老由郭禧伯會長召喚爲使徒,並在1941年4月6日接受支 持,成爲十二使徒議會的一員。

「在這項指派宣布時,維特蘇約翰長老在一篇專文中描寫他的這位新同工:『他對主充滿信心,對人類同胞富有愛心;對教會及國家盡忠;無私忘我地爲福音獻身;稟賦聰明、有充沛的精力和淮取心,而且具有天生的好口才,以教

導神的話語和旨意。他尋求主的幫助,主將使他成爲推動人類救恩永恆計畫的有力工具……。當人們爲他向主獻上祈禱,他就會獲賜自己所無法預知的力量。』(*Improvement Era*, May 1941, p. 288.)

「這不僅是真心讚揚李海樂會長的話,也是對他的預言。

「使徒的特別召喚是擔任『全世界中基督的名』〔教約 107:23〕的特別見證人。他的故事……正是一個人對使徒這 項神聖託付盡忠的寫照。

「他爲了履行這項責任,在總會會長團的指派下,已經 訪視過世界上許多地區,提高他的聲音,滔滔不絕,向世人 官告人類救贖主的神聖性。

「他經常引述保羅對哥林多人所說的話:『若吹無定的號聲,誰能預備打仗呢?』(哥林多前書14:8)李海樂會長的信息絕不含糊,相當明確。他本著堅定不移的信念,用毫不模稜兩可的言語向世上各個階層的人們作證,……他一向勇敢無懼地擔起神的僕人的責任,爲眞理作見證。他講出自己的見證時,傳教士們受到激勵而更努力工作,教友們因此下定決心遵行福音,而慕道友因此覺得『扎心』。他毫不懈怠,即使危及健康也繼續完成嚴苛的工作行程。與他接近的人都知道,一連幾個月,他都是在病痛之中。……由於他深受疾病之苦,使得他更能敏銳地感受到別人的痛苦。他曾旅行到遠近各處去鼓勵和祝福聖徒。許多地方的人曾以感激之心見證,主的這位僕人爲他們運用聖職所帶來的奇蹟的力量。

「他也同樣敏銳地感受到在軍中服役那些人所面對的孤單、恐懼和挑戰。他在第二次世界大戰、韓戰、越戰期間,指導本教會的軍人計畫。他不斷向總會聖職領袖同工表示,有必要讓軍中教友參與教會的全部計畫,以便從中獲得所有的祝福與機會。他遠赴海外探視在軍中服役的教友。1955年,他穿著軍服拜訪了當時大半地區仍是戰區的韓國。……與他見面的人都忘不了他親切關懷的態度,還有他的見證:神對人類之事的支配力量。他安慰了他們,使他們感到安心,使許多人不致陷入悲劇。

「他安慰了那些失去親人的人,他的切身經驗讓他知道失去親人的悲傷。1962年,他的愛妻生命垂危時,他正好離開鹽湖城去出席一場教友大會。他連夜趕回家,到她病榻前,她已撒手而去。在喪妻後的那段黑暗時期,接近他的人都能略微感受得到他內心深處所經歷的悲傷。1965年,李長老奉教會指派到夏威夷時,他的愛女摩蓮過世,留下四名子女。

「這些痛苦經驗雖然難以承受,卻使他對別人的苦難有 更敏銳的感受力。那些同樣遭逢喪親之痛的人,覺得他是懂 得體諒的朋友,也由於他的信心堅定,使他成爲他們力量的 來源。

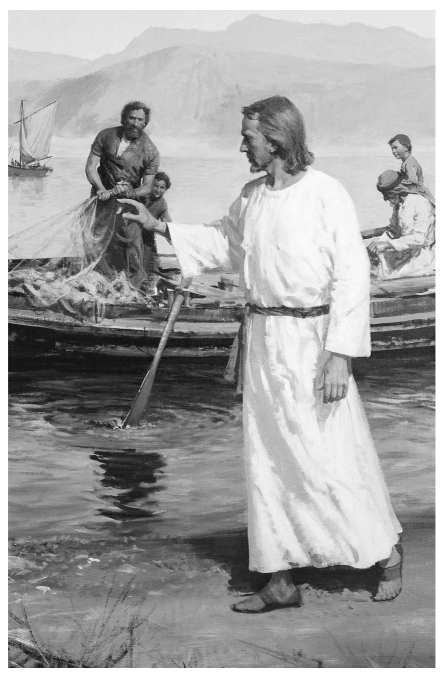
「1963年,他與詹森費莉達結婚;她是他生活中的得力助 手。她受過高等教育,有良好教養,擅於社交應對。她本身 也有傑出的成就。她有教育方面的專業訓練,教過書,曾擔 任過各種不同教育行政的職務,最後升任爲鹽湖郡約旦校區 的小學教育督學。她也曾在總會兒童會理事會服務。她所打 理的家對於她丈夫來說,是個平安詳和的避風港;對於所有 有幸造訪的人來說,是個受到熱情招待、令人愉悅的地方。 「麥基奧大衛會長賞識李長老對教會計畫的通盤瞭解及 所公認的行政能力,於是任命他爲相關委員會主席,協調教 會的所有課程。由於這項職務,他憚精竭力地審閱了使用多 年的課本,同時分析了所有的教學組織及設備。在他指導 下,作了相當大的努力後,終於擬定出一套相關課程,用來 講介教會各階段的活動及教義,並培養教友們的靈性。這項 事工證明了他傑出的領導能力。他的作風穩健,目標明確。 他的服務使整個教會都受益。

「當麥基奧大衛會長去世,斯密斐亭約瑟繼任爲總會會長時,李長老成爲十二使徒議會會長,並由斯密會長揀選爲他的第一副會長。因此,他必須卸下先前所擔任的幾個活動組織的主席職務。但是他在總會會長團的任內繼續朝著同樣的目標努力。他制定一些計畫來改進整個教會的教學品質,也實行一項主教訓練計畫。同時世界性的傳道計畫也加強了.....。

「斯密斐亭約瑟會長於1972年7月2日晚上悄然辭世,十二使徒議會全體成員心裡很清楚誰應繼任總會會長。7月7日星期五上午,他們一起在鹽湖聖殿這神聖場所開會。他們在那個安靜神聖的地方,內心柔順地尋求聖靈的低語,每個人都心意合一地附和這低語。自幼學習復興福音原則的李海樂,在擔任使徒三十一年的琢磨與精煉後,蒙主揀選,被任命爲耶穌基督後期聖徒教會的總會會長暨先知、先見、啓示者。當時在場的人都按手在他頭上,按立他到這項至高無比的召喚,成爲主所膏抹的人。

「世界各地聖徒以信心和祈禱支持他,他成為神在世上 國度的主領大祭司。」

李海樂會長擔任主的先知17個月又19天。在這轉變和擴展的時期,李會長督導了智利和亞洲大陸的韓國分別成立了第一個支聯會,主領在墨西哥墨西哥市以及德國慕尼黑所召開的第一次區域教友大會,並把教會的福利服務計畫擴及全世界。他於1973年12月26日過世,享年74歲。



耶穌基督召喚彼得與安得烈。 若要完成天父救恩計畫,救主的贖罪是必要的。 每個人都可以藉由跟隨救主,安然度過「今生的旅程, 邁向最終目標,回到賜給他生命的神面前」。

### 通往永生的道路

我們如何達成最終的目標——回到賜給我們生命的神面前?

### 前言

李 會長終其一生都強調,耶穌基督福音的首要目在於使我們能回到天父面前。他常教導說,在達成返回天家的目標前,憑著信心而行是很重要的。

李會長所處的時代正逢1960年代及1970年代,是人們勇敢嚐試飛向外太空的太空探險初期。1970年,一樁意外事件迫使阿波羅13號太空船的太空人提前從月球返回地球,李會長對於他們細心留意指示並正確無誤地操作,以使太空人安全返家一事,留下了深刻的印象。他看出,在這個經驗中所需要的那種信心和服從,也是我們走完塵世到天家的這趟旅程所需要的。他在1970年10月的總會教友大會上,利用阿波羅13號太空船寶瓶星的故事,說明持守在那條主爲我們籌書、供我們依循的道路上是多麼重要。

李會長的信息不斷強調,今生旅程的最終目標是回到天 父面前。這些信息能幫助我們努力使「我們日常的每個行 為、每個所作的決定都能發展出一種生活模式,使我們得以 獲准進入主我們天父的面前。」1

在本章,李會長指出了我們可藉以平安且安全地回到天 父面前的道路。

### 李海樂的教訓

### 我們如何在紛亂的時代獲得指引,找到安全?

幾個月前,全世界數百萬觀看和收聽的民眾,屛氣凝神 而又焦急等待阿波羅十三號的那趟危險飛行的結果。彷彿整 個世界都在爲著一個意義重大的結果而祈禱:希望三個勇敢 的人安全返回地球。

當他們其中一人強作鎮靜地宣布這驚人的消息:「發生爆炸了!」休士頓的控制塔台立即出動所有受過專業訓練的科學家,他們多年來都在規畫與那次飛行相關的所有可能發生的細節。

那三個人如今平安無事,有賴於兩個重要的條件:休士 頓控制塔台的技術人員有可靠的技術和知識,以及寶瓶星太 空船上的人員確切服從技術人員的每個指示。由於這些技術 人員瞭解太空人的問題,所以更有能力找出必要的解決辦 法。這些技術人員的決定絲毫不能有差錯,否則寶瓶星太空 船可能會偏離好幾萬公里而無法回到地球上。

這個戲劇化的事件有點像是我們所處的這個紛亂的時代。……許多人看到及聽到世上一些令人難以置信的事,像是政治陰謀、各處的戰事和紛爭、父母努力應付會破壞家庭神聖性的社會問題時的挫折感、兒童及青少年在信心和道德觀而臨挑戰時的挫折感,他們而臨這些時都會感到害怕。

惟有當你像寶瓶星太空船上的太空人那樣願意傾聽並服從,你和你一家人才能獲得指引,在主的道路上得到最終的安全和保障。……

從阿波羅13號的事件……,現在,我要用幾分鐘,簡短 說明這項構想奇妙的計畫端賴於服從,每個靈魂在今生邁向 最終目標,回到賜給他生命的神面前的旅程中,要得到救恩 就有賴於對該計畫的服從……

#### 天父的計畫有哪些目的?

這項計畫可由其名稱辨認出來,而且在這個福音期開始之際,該計畫的崇高目的已在一篇給教會的宣言中清楚說明。

主在一個多世紀前已宣稱:

「正如這樣,我已把我的永約賜給世人,作爲世界的 光,作爲我人民的大旗,並給外邦人去尋求之,並作爲我面 前的使者,在我前面準備道路」(教約45:9)。

這項計畫是一項聖約,意指這樣的約定不只由一個人所立的。這本是給主的選民及所有世人的一面大旗,使他們因之而受益。該計畫是要因應所有人的需要,並使世人爲主的第二次來臨作準備。

前生時天父所有的靈體兒女都在那裡參與了這項計畫的 規劃。我們最古老的經文,即古代先知亞伯拉罕及耶利米的 著作,也證實神——以羅興在那裡、祂的長子耶和華、亞伯 拉罕、耶利米及其他重要的人物也在那裡。

在世界被組織以前便被組織起來的眾靈質也在那裡,其中包括許多高貴而偉大的靈質。他們在前生的表現及行爲使他們有資格成爲統治者和領袖,實行這項永恆計畫。……

透過天父的指示及耶和華的帶領,地球及其上的萬物都被組織及形成。祂們「命令」,祂們「注視」,並「準備」地球。祂們在「自己之間商議」,要在地球上創造各式各樣的生物,包括人類,並預備地球來實行這項計畫。這計畫好比一份藍圖,藉此神的兒女得到一切所需的教導及訓練來達成神聖目的——「神的榮耀」,讓每個靈魂都有機會得到「不死和永生」。永生的意思是藉著做神吩咐我們的一切事(見亞伯拉

罕書3:25),而在神和基督所住的天體——高榮國度中享有 永恆的生命。

#### 救恩計畫的基礎原則是什麼?

此計畫包含三個獨特的原則:

第一,每個靈魂都被賦予特權,藉由服從神的律法爲自己選擇「自由及永生」,或者由於不服從,而在屬靈的事情上受「束縛及死亡」(見尼腓二書2:27)。

自由選擇權是神賜給人類的極大恩賜,它僅次於生命的 恩賜,提供絕佳的機會讓神的兒女在今生這第二地位上進 步。在美洲大陸的一位先知領袖向他的兒子說明此事,這記 載在一份古代的經文中:爲了促成主的永恆目的,世上必須 要有對立,一邊是勸人向善,另一邊則是誘人爲惡,或者如經 文所記載的:「……那禁果也是和生命樹對立的;一種是甜 的,另一種是苦的。」這位父親進一步解釋:「因此,主神 示諭人必須爲他自己而採取行動。但是除非人被這個或那個所 吸引,他是不能爲自己採取行動的」(尼腓二書2:15-16)。

這項神聖計畫的第二個獨特原則,就是必須提供一位救 主,神最摯愛的兒子所作的贖罪使祂成爲我們的救主,祂是 「創世以來……被殺之羔羊」(啓示錄13:8),這是約翰在拔 摩島所得到的啓示。〔先知李海〕說明,神子的使命是「爲 所有人類兒女作調停;凡相信祂的將得救。」(尼腓二書2:9)

我們常聽見有些人根據他們有限的見解,認為人是有可能只靠著恩典而得救的。這就需要聽聽另一位先知的說明, 以瞭解恩典的真正教義;他以這番意義深遠的話來加以闡釋:

這位先知說:「我們辛勤地記載,勸我們的子女和我們 的弟兄相信基督,並與神和諧;因爲我們知道,在我們做了 一切我們所能做的事以後,我們纔靠著恩典而得救」(尼腓二書25:23)。的確,我們惟有在盡一切所能爲自己的救恩努力之後,才能靠著世界救主的贖罪寶血而得到救贖。

救恩計畫第三個偉大而獨特的原則是,「所有人類都可以藉著對福音律法和教儀的服從而得救」(信條第3條)的此一條件。救恩藉以到來的這些基本律法及教儀已清楚發布了:

第一,對主耶穌基督的信心。

第二,悔改所犯的罪,這是指要遠離那些違背神的律法的罪,且絕不再犯。主對於這點說得很明白,祂說:「……你們去吧,別再犯罪;但是對於犯罪的人〔當然,這裡指的那些人又再次重犯了已經悔改的罪〕,從前的罪要回到他身上,主你們的神這樣說。」(教約82:7)

第三,水和聖靈的洗禮,正如主教導尼哥德慕的,惟有藉著這些教儀,我們才能看見或進入神國(見約翰福音3:4-5)。

復活的救主向美洲大陸的聖徒作了同樣的教導,這項有力而又令人印象深刻的教導似乎是祂給門徒們的最後信息。 夫子教導祂忠信的聖徒:「決無不潔之物可以進入祂的國度;所以除了那些由於他們的信心,由於他們對所有的罪的悔改,並由於他們那始終不渝的忠誠,而在我血中洗淨了他們衣服的人外,決無別的東西可進入父的安息所。

「這是誡命:所有大地各端的人們,你們要悔改,到我 這裡來,奉我的名受洗,使你們得以藉著接受聖靈而成爲聖 潔,使你們得以在末日純潔無瑕地站在我面前。

「我實實在在地對你們說,這就是我的福音……」(尼腓三書27:19-21)。

#### 忠信的人蒙應許會得到哪些祝福?

如果主的兒女,包括了世上每一個人,無論是什麼國籍、膚色或宗教,都注意聽耶穌基督福音的真正使者的呼喚,就像寶瓶星太空船上那三位太空人,在遭逢險境的時刻注意聽控制塔台的專業技術人員的指示,那麼每個人都會在適當時刻看見主,並且知道祂是存在的,正如主所應許的。……

救主在浪子的比喻中,清楚說明了忠信持守到底之人所等候的這項榮耀應許。這位父親,在救主的教導中是指我們的父神,應許他那個忠信且沒有揮霍其繼承權的兒子:「兒啊!你常和我同在,我一切所有的都是你的」(路加福音15:31)。

在經由現代先知所賜的一個啓示中,主向今日忠信且服從的人應許:「……我父所有的,都要賜給他。」(教約84:38)

或者我們要像那些在尼加拉瓜瀑布的河流上方,靠近急流險湍的有勇無謀者?他們嘻笑、跳舞、飲酒、嘲笑,不顧河流看守員那「站在安全位置,免得後悔莫及」的警告,最後他們喪命了。

實瓶星太空船上那三位太空人要是不肯注意聆聽來自休 士頓塔台的詳細指示,也會遭到同樣的命運。他們能夠活 命,全憑他們服從了主宰宇宙力量的基本律法。

耶穌在世時,看到祂周遭的世界顯然是一片大亂,於是 祂哭了。祂懇求他們歸向祂,走上神的永恆救恩計畫中所清 楚說明的「那條窄而直的道路」,而他們卻不斷地予以嘲笑。

但願我們今日能再次聽到祂的懇求,就像祂當時呼喊的: 「耶路撒冷啊,耶路撒冷啊,你常殺害先知,又用石頭打死那奉 差遣到你這裡來的人。我多次願意聚集你的兒女,好像母雞把 小雞聚集在翅膀底下,只是你們不願意」(馬太福音23:37)。 但願世人能看見在賜給啓示者約翰的另一個比喻中,神 聖的夫子向今天的我們所作的呼籲,就像祂向耶路撒冷的人 民呼籲那樣:

夫子說:「看哪,我站在門外叩門,若有聽見我聲音就 開門的,我要進到他那裡去,我與他,他與我一同坐席。

「得勝的,我要賜他在我寶座上與我同坐,就如我得了勝,在我父的寶座上與祂同坐一般」(啓示錄3:20-21)。

這是真實教會所教導的救恩計畫,這教會建立在使徒與 先知的基礎上,有主基督爲主要的房角石(以弗所書2:20), 惟有藉著如此,平安才會到來,這平安不是世人所賜的,只 有主能賜予,將這平安賜予和祂一樣克服屬世事物的人。

「除祂以外,別無拯救;因爲在天下人間,沒有賜下別的名,我們可以靠著得救」(使徒行傳4:12) ·····。

#### 我們每天的行動如何讓我們向永生邁進?

我最近在一次聚會中聽到一個年輕女孩的感人見證。醫生宣布她父親得了不治之症。有天早上,這生病的父親在經過一整夜的疼痛後,深情地對他妻子說:「今天我充滿感謝。」「感謝什麼?」她問道。他回答:「感謝神讓我多活一天,能和妳在一起。」

今天,我由衷渴望所有聽到這廣播的人,以同樣的心情感謝神讓我們多活一天!爲什麼呢?因爲祂讓我們有機會去處理未完成的事。要悔改;修正錯誤;給誤入歧途的孩子一些好的影響;伸手援助吶喊求助的人——總之,感謝神讓我們多活一天,能爲迎見祂作準備。

#### 第1章

別想遙遠的將來會如何,只要集中心力解決今日的問題。夫子在山上寶訓中勸告我們:「所以,不要爲明天憂慮,因爲明天自有明天的憂慮;一天的難處一天當就夠了」 (馬太福音6:34)。

做一切你能做的事,其他的就交給神,即我們眾人的父親。光是說我會盡全力是不夠的,要說,我必做每一件我能力範圍內的事;我必做一切需做的事。<sup>2</sup>

### 研讀與討論的建議

- 天父的救恩計畫在哪些方面顯示祂對我們的大愛?
- 瞭解救恩計畫如何使你在生活中感到平安?
- 我們若要回到神面前,爲什麼就必須要有選擇權?贖罪爲 什麼是必要的?我們爲什麼必須服從福音的原則及教儀?
- 偏離天父指示我們去遵循的道路,會有什麼樣的後果?
- 有時哪些事情會使人盲目,看不到回到天父面前的此項目標?我們可以給迷失其道路的家人和其他人什麼樣的勸告?
- 每天服務爲什麼很重要?每天表達感謝爲什麼很重要?每 天悔改並努力克服弱點爲什麼很重要?做這些事情如何幫助我們爲迎見神而作準備?

#### 註

1.In Conference Report, Oct. 1946, 145.

2.1971年5月,聖徒之聲,第4-7頁。

### 我是誰?

# 知道我們是誰 如何幫助我們獲得永生?

### 前言

大有個年輕的主日學教師來問一個很有意思的問題,這是她的班員在前一個星期日問她的問題,」李海樂會長對一群聖徒說。「她表示他們正在談論前生、今生和來生的事,有個年輕的主日學學生問道:『我們出生到世上時,前生便結束了;我們肉體死亡時,今生便結束了;那麼來生結束時,會怎樣呢?生命會消失不見嗎?』這年輕的主日學教師說:『我不知道答案。』

「我思索著這件事,發覺我們在談到『前生、今生、來生』時,所使用的字眼不太嚴謹,使我們顯得像九命怪貓似的。事實上,我們只有一個生命。我們所談的這個生命並不是從出生才開始的,也不是隨著內體死亡而結束。有樣東西不是被創造或製造出來的,經文稱之爲『靈質』,它在前生的某個階段被組成『靈』。當這個靈成長到某個程度,具有一切智慧的父便給它機會到另一階段繼續發展。這是一個階段一個階段加上去的,在住滿一段時間並完成今生的目的之後,便會有另一項變化。我們其實不是進入另一個人生,而是進入同一人生的另一階段。其中有某些東西並不是被創造或製造出來的,而且不會死亡,卻會永遠存在。」1

本章討論我們的永恆身分,以及我們對這身分的認識如何影響我們的生活。

### 李海樂的教訓

#### 知道我們是天父的靈體兒女如何使我們蒙受祝福?

我們是誰?……使徒保羅寫道:「再者,我們曾有生身的父管教我們,我們尚且敬重他,何況萬靈的父,我們豈不更當順服祂得生嗎?」〔希伯來書12:9〕,意思是說世上所有人都有一位內體的父親和一位靈體的父親。……主曾對摩西和亞倫說:「你們離開這會眾,我好在轉眼之間把他們滅絕。」祂對不義之人發怒,摩西和亞倫卻俯伏在地,說:「神,萬人之靈的神啊,一人犯罪,你就要向全會眾發怒嗎?」〔民數記16:21-22〕。你是否注意到他們如何稱呼祂?萬人之靈的神。……

我們所擁有的最古老的經文之一,是以一種奇妙的方式 賜予的——我們稱之爲無價珍珠,這部珍貴經文中有一部重 要的書是亞伯拉罕書。在這部書中……我們讀到:

「這樣,主曾顯示給我,亞伯拉罕,在世界被組織以前 便被組織起來的眾靈質;在所有這些當中有很多是高貴而偉 大的靈質。

「神看見這些靈魂都是好的,祂站在他們當中,祂說:我要把這些造成我的統治者;因為祂站在那些靈當中,而且 祂看見他們都是好的;並且祂對我說:亞伯拉罕,你是他們 中間的一個;你在出生以前已被揀選。

「在他們當中站立著一位像神者,對與其同在的那些 說:我們要下去,因爲那裡有空間,並且我們要用這些物 質,我們要造一個這些顯可以居住在其上的大地; 「並且我們將藉此驗證他們,看他們是否將做主,他們 的神,將吩咐他們的一切事;

「那些保有他們的第一地位的將被加上去;那些沒有保有他們的第一地位的將不能擁有與那些保有第一地位的在同一國度的榮耀;那些保有他們的第二地位的將永永遠遠擁有加在他們頭上的榮耀」〔亞伯拉罕書3:22-26〕。

那部經文包含幾項寶貴的眞理。首先,我們只得到些提示,稍微知道靈的樣子。亞伯拉罕不是說過靈是被組織起來的靈質嗎?這是我們對靈的樣子的初步瞭解。它是被組織好的靈質,在這世界存在之前是以靈的形式存在。那麼靈看起來如何呢?你對靈有何概念?主已透過斯密約瑟先知賜予靈感的回答,以下是這回答的一部分:「屬靈事物是俗世事物的樣式;俗世事物是屬靈事物的樣式;人的靈是他的人的樣式,同樣走獸以及神所造的其他生物的靈也是這樣」〔教約77:2〕。

好了,你看到我在這裡,是個成年男子。我有一個部分是你們無法用肉眼看見的——這個靈體部分的我透過我的雙眼向外看,給我行動的力量,也給我某種程度的智力及智能。……

現在,這是我們所學到的第一項眞理——有一種被組織起來的靈質,稱爲……靈。主〔耶和華〕這位像神〔父〕的偉大出眾的靈來到那些被組織起來的眾靈質(即所謂的靈)當中,祂對他們說,我們要去造一個你們這些靈可以居住的大地,凡是在這靈的世界生活配稱的,都可以下去這大地,並且還要被加上去。所以那些凡是保持信心的靈體,我要這麼說,或者是保持配稱,獲准來到世上的,他們除了靈體外,在世上還會加上一個骨肉的身體。……你我在世上有一

個身體的這個事實,便證明我們是在那些保有第一地位的人當中;我們已通過考驗,獲准來到世上。如果我們沒有通過考驗,就不會來到世上;而會下去和撒但在一起,設法引誘那些擁有身體的人。……

### 我們爲什麼必須保持忠信, 以便完成我們被預派到世上的使命?

既已確立我們前生的身分,知道我們自己是誰——我們在這世界存在前是一位神的兒子和女兒,而這位神是所有在肉身中活在世上之人的靈體父親——我們就準備好要進行這問題的第二個答案。根據我唸給你們聽的亞伯拉罕書第23節,亞伯拉罕得知他在出生之前就已被按立或揀選。不知你們是否想過那件事。摩西也得知同樣的事情。……

「並且呼求神的名,〔摩西〕又看見祂的榮耀,因爲這榮耀在他的身上;他聽見聲音,說:你是蒙祝福的,摩西,因爲我,全能者,已經揀選你,並且將使你比諸海還強有力;因爲諸海將服從你的命令,好像你是神一樣。」〔摩西書1:25〕。這就是他的使命——成爲一位偉大且強有力的統治者。主同樣對耶利米說:「我未將你造在腹中,我已曉得你;你未出母胎,我已分別你爲聖;我已派你作列國的先知〕〔耶利米書1:5〕。斯密約瑟更明白地告訴我們此事:「每一個獲得召喚來施助世上居民的人,都是在此世界以前的天上大會議中被按立到該目的的。」他又說:「我想我是在那次大會議中被按立到這職位的」[History of the Church, 6:364.]。

這裡有一項預警,儘管有那項召喚,主仍將此事放進斯密約瑟先知的心裡,他把它記載下來……:「看啊,蒙召喚的多,但被揀選的少。」換言之,……因爲我們在世上有選擇權,許多人曾被預派去做比他們現在準備去做還更重大的事工。現在他說:「爲甚麼他們沒有被揀選呢?」於是他指

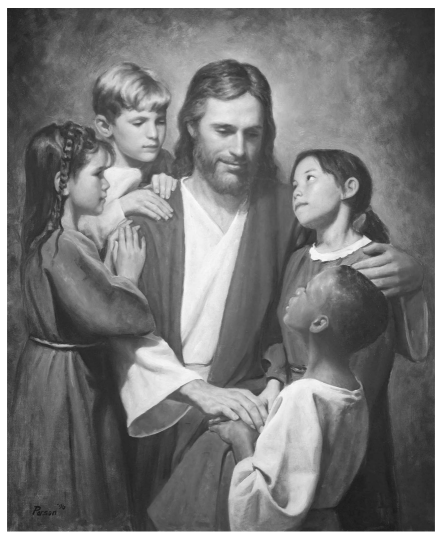
出人們沒有達成指派的兩個理由。第一,「因為他們的心放在今世的事物上如此的多,」第二,他們「想望人間的榮譽,以至他們沒有學會這一個教訓——就是聖職的權利是不可分離地與天上的權力連接著」〔教約121:34-36〕。2

不要誤以爲這樣的召喚及預派,預先決定了你必須做的事。美洲大陸有位先知曾經很明白地談到此事:「從世界奠基時就被召喚和準備了,那是憑著神的預知,也由於他們非常的信心和良好的工作;首先是聽任他們選擇善惡」(阿爾瑪書13:3)。……神可以在靈的世界或在他們的第一地位時召喚及揀選人們做某項事工,然而他們在世上是否接受那召喚並藉由忠信服務及良好工作來光大這召喚,則是他們有權利和特權運用選擇權來選擇善惡的事情的。3

#### 知道我們是誰如何影響我們運用選擇權?

還有哪些關於我們是誰的說法?我們是獨立可自由行動的個體,有些人認爲我們可以隨心所欲,其實這並不很正確。我們確實有自由選擇權,但現在,我要唸一些相關的經文。請你們把尼腓二書第2章第15-16節劃記下來。我要告訴你們,我認爲天父把我們送到世上並讓我們有權擁有選擇權自由選擇,是件很冒險的事。好了,爲了要自己作選擇並因此獲得永恆的酬賞,有一件事就必須在我們身上發生。現在請注意,這裡有位父親向他兒子解釋這件事:「在祂創造了我們第一對祖先和飛禽走獸後,簡言之,在祂創造了所有已被創造的萬物後,爲了要在人類結局中達成祂的永恆的目的,就必須有一種對立;就是那禁果也是和生命樹對立的;一種是甜的,另一種是苦的」〔尼腓二書2:15〕。

事情似乎常常如此:凡被禁止的東西人們最渴望得到; 而對我們有益處的東西,有時反倒讓我們覺得像是吞苦藥。



耶穌基督與世界各地的小孩。我們都是天父的靈體子女。 如果我們接受救主贖罪的一切祝福,就能回去再與天父及救主同住。

現在,爲了給人有機會作選擇,「因此,主神示諭人必須爲他自己而採取行動。但是除非人被這個或那個所吸引,他是不能爲自己採取行動的」[尼腓二書2:16]。身爲獨立思考的個人,我們不僅要有善的存在,也必須有惡的存在,以便在這兩者之間作選擇。現在請你們想一想,要是世上每件事情都是善的,完全沒有邪惡,你們除了選擇良善外,還能有別

的選擇嗎?要是世上每件事情都是邪惡的,沒有良善可供選擇,你們除了邪惡外,還能有別的選擇嗎?請你們想一想此事,世上每個人能有自由選擇權的惟一方式,就是讓善惡同時存在,並且讓我們每個人都有機會爲自己作選擇。……你們知道,行使自由選擇權難免有些冒險。主願意冒這個險,好讓我們能憑著信心行事,並且成爲獨立、自由行動的人,作正確的選擇。4

#### 我們身爲神的孩子的永恆潛能是什麼?

生命的目的在於促成不死和永生。不死是指最後獲得的身體不會再有人世間的病痛,也不會再死亡,不會再消失,從前的一切都過去了。獲得永生則是有權與永恆的父神及其子耶穌基督永遠生活在一起。這是我們所有來到世上的人所追求的兩個目標。5

我們今天在此爲不死作準備,不死「是一段無限延伸的時間,是人類的眞正生命」。我們都是寶貴的靈魂,因爲我們有高貴的出身。由於我們來到世上之前在靈的世界所扮演的角色,我們有權利成爲國王和統治者。我們已蒙揀選在這個時期出生,我們註定將成爲不死,本教會的所有青年都是如此。我們也應該「發現,不是永恆的事物都太短暫,不是無止盡的事物都太渺小」,不值得我們去追求。6

現在我要唸教義和聖約第132章……。「再者,我實在對你說,假如一個男人由我的話語,那是我的律法,並藉新永約而娶妻,並且這婚約藉應許的神聖之靈……而印證給他們」,我要略過幾個字,只唸我要表達的意思,「那麼凡是我的僕人加在他們身上的一切事,在今世以及歷經全永恆,都必作給他們;並且當他們在這世界以外時,必具有充分的效力;他們將通過設置在那裡的諸天使,和諸神,到達曾被印證在他

們頭上的他們的高陞和在一切事中的榮耀」,現在注意聽這句話:並將有「子孫永永遠遠的……持續」「教約132:19〕。

斯密約瑟先知說,這表示凡是在新永約中結婚並忠於聖約的人,在復活之後,將能夠以夫妻的關係再度生活在一起,並擁有在今生所謂的子孫延續不絕。那是什麼意思呢? 讓我再唸一段經文:……

「在高級榮耀中有三層天或階層;

「爲了得到最高者,一個人必須進入此聖職的序位(意 即婚姻的新永約);

「並且如果他不這樣做,他就得不到。

「他可進入其他者,但是那就是他的國度的終止」;現在,請注意:「他不能得到增進」(教約131:1-4)。

什麼樣的增進呢?是後裔子孫的增進。換言之,經由服從祂的神聖命令,我們世人被賦予能力與神合作,在世上創造人類靈魂,然後在這大地完成工作之後,我們可以在死後有家庭關係永恆的增進。

……現在談談那些已復活之人,他們已遵守了神聖婚約並經由應許的聖靈印證:「然後他們將成為神,因為他們沒有終止;所以他們要從永遠到永遠,因為他們繼續不斷;然後,他們將在一切之上,因為所有的事物都順從於他們。那時他們將成為神,因為他們有一切權力,天使們順從於他們」[教約132:20]……。

……但願我們如此生活,使所有與我們在一起的人所看到的不是我們本身,而是來自神的聖潔;但願我們能看到遠景,知道自己是誰,將來能成爲怎樣的人,能獲賜力量向上

攀升、爬得更高,直到達成永生的偉大目標。我謙卑祈求, 奉主耶穌基督的名,阿們。7

# 研讀與討論的建議

- 哪些事物曾鞏固你的見證,使你知道神是你的父?
- 人們有時候爲何無法完成他們被預立要在今生去做的事?
- 選擇權是什麼?我們在運用選擇權時,對立爲什麼是必要的?
- 有關我們永恆潛能的知識如何影響我們的日常行爲?
- 當你努力「向上攀升、爬得更高,直到達成永生的偉大目標」時,是什麼曾給了你力量?

#### 註

- 1.1955年4月5日,克拉克艾德文喪禮致 詞,李海樂演講集(1939-1973),耶 穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案, 第11頁。
- 2." Who Am I?" 1957年2月18日,在葛蘭 支聯會高級亞倫學校 (Senior Aaronic School) 的演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第4-7頁。
- 3. Decisions for Successful Living (1973), 168--69.
- 4. "Who Am I?" 9--10.
- 5. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 30.
- 6.The Teachings of Harold B. Lee, 73.
- 7. "Who Am I?" 11--12, 14.

# 從世界奠基以來 被殺害的羔羊

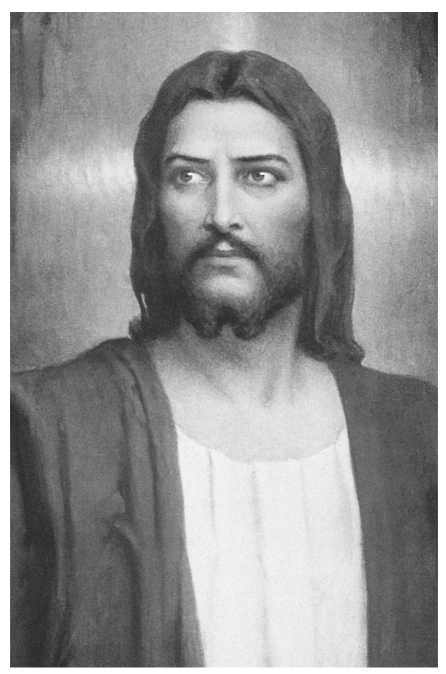
耶穌基督的贖罪如何克服亞當的墜落, 使我們能回到父的面前?

## 前言

李海樂會長教導說,我們若要瞭解救主的贖罪,就必須 先瞭解人類的墜落。救主的贖罪克服了墜落所帶來的影響,並且使永生成爲可能。他說:「瞭解墜落是……多麼 重要,墜落使主耶穌基督的使命——贖罪,成爲必要。」1

李會長經常爲救主的神聖使命作見證:若沒有祂,我們不可能擺脫死亡和罪的束縛。他宣告:「神子……有權力創造諸世界,掌管諸世界。祂以神的獨生子的身分降世來完成一項使命,成爲創世以來被殺害的羔羊,把救恩帶給全人類。祂捨去生命,藉此開啟復活之門,並教導我們通往獲得永生的道路,也就是讓我們能回到父與子面前。這就是那位尊貴無比的耶穌的使命。」<sup>2</sup>

本章討論亞當與夏娃的墜落,救主的贖罪克服了墜落 所帶來的的影響,以及我們若要獲得贖罪的一切祝福,所 要擔起的責任。



這是李海樂會長最喜愛的一幅救主的畫像, 曾懸掛在他的辦公室裡。

# 李海樂的教訓

## 亞當與夏娃的墜落如何帶來塵世的祝福?

亞當與夏娃……運用他們的選擇權,並且憑自己的意志 吃下已被吩咐不可吃的果子;他們因此從屬於撒但的律法。 由於那次的不服從,神可以定他們的罪。他們將知道神不僅 是慈悲的父,也是公道的父;他們既違反了律法,就要接受 懲罰,因此他們被趕出那座美麗的園子。從那時起,他們開 始遍嚐人世間的無常,而滄桑成了人類的際遇。他們會學 到,由於他們的不服從,他們已受到一項公平審判的懲罰; 他們必須汗流滿面,才得糊口,因爲他們如今已成爲凡人。

……痛苦、悲慘、死亡、種種的一切現在都隨之而來, 臨到他們身上了,但就像自古以來人們所親身經驗的一樣, 由於那樣的受苦,他們獲得了知識與理解力,人們若非藉由 痛苦是絕無法獲得的。……

……除了亞當與夏娃受到墜落所帶來的影響,使得一種變化臨到他們之外,那種變化也影響到所有人類的本質、所有自然界的創造、所有動植物的創造——各種類的生物都起了變化。大地本身也成了會死亡。……沒有人能解釋這是怎麼發生的,任何人若要試著加以解釋,便會與主所告訴我們的相距甚遠。但一切的創造物已經起了變化,在那時之前是不會死亡的。從那時起,萬物的本質都會逐漸衰退,直到死亡來臨。在死亡之後,又必須有一種復活狀態下的復原。……

……最偉大的講道之一,是眾生之母夏娃所作的,我想 這是有史以來最簡短的一篇講道……。

「假如沒有我們的違誠,我們便決不會有子孫,決不會知道善惡,和我們的救贖的歡樂,以及神賜給一切服從者的永生」「摩西書5:11]。

所以,我們應該與夏娃一起爲墜落而感到歡欣,墜落使 得善與惡的知識可以獲得,使得兒女可以來到世上,也使得 我們能獲得救贖的快樂以及神賜給所有人的永生。

因此亞當在獲得聖靈恩賜的祝福下,也同樣「讚美神而被充滿,開始對有關所有地上的家族作預言,說:讚美神的名,因爲由於我的違誡,我的眼睛被張開,在今生我將有歡樂,我將再以血肉之驅見到神」〔摩西書5:10〕……。

願主能讓我們像祂一樣瞭解那已臨到我們的偉大恩典。 讓我們在自己的心中及教導中都推崇亞當與夏娃給予我們的 偉大傳承;他們藉由運用本身選擇權的經驗,嚐了果子,因 而有了塵世間的子女,並將這個偉大恩典賜給我們這些歷代 來的子孫,使我們也能藉此恩典獲得救贖的快樂、得以在肉 身中見到神並擁有永生。3

## 救主的贖罪如何克服墜落的影響?

由於亞當的不服從,主神將他趕出伊甸園。他遭受了屬靈的死亡。……但是,看啊,我對你們說,主神給亞當的應許是:在祂派遣天使們去奉祂獨生子的名宣講悔改之前,他不會經歷屬世的死亡,而且藉由祂獨生子的死亡,他會起來而得永生〔見教約29:41-43〕……。亞當被趕出伊甸園時,遭受了屬靈的死亡,也就是從主面前隔絕,無法與祂接近。4

救主爲什麼會被差遣到世上?救主在世上傳道時,親 自回答了這個問題,祂說:「因爲神差祂的兒子降世,不是 要定世人的罪,乃是要叫世人因祂得救」〔約翰福音3:17〕 從何而得救?從何而救贖?首先,是經由死裡復活而從 塵世的死亡中得救。但另一層意義是,我們藉著祂的贖罪犧 牲而得救,我們從罪中得救。5

對後期聖徒來說,救恩是指藉著神聖的選擇權而擺脫罪 的束縛及後果,經由基督的贖罪而從罪惡及永恆的刑罰中解 脫出來。

我想,討論贖罪計畫最詳盡的經文要算是尼腓二書第9章,雅各所作的紀錄。因此,我要你們注意,也敦請你們經常仔細閱讀那些寶貴的說明:……

「我們的神以色列聖者的慈悲是多麼偉大啊!因為祂從那可怕的怪物魔鬼那裡,從死亡和地獄中,從那火與硫黃之湖中,就是那無盡的痛苦中,將祂的聖徒們拯救出來。

「我們的神是多麼神聖偉大啊!因爲祂知道萬事萬物,除 了祂知道的以外,再沒有任何其他的事物存在了。

「祂來到世間,好拯救所有的世人,如果他們肯聽從祂的話;因為祂忍受所有世人的痛苦,是的,祂忍受每一個屬於 亞當家庭的人的痛苦,包括男人,女人和小孩。

「祂忍受這種痛苦使復活得以傳到所有世人的身上,使所 有的人在那巨大的審判日都能站在祂面前。

「祂吩咐所有世人都必須悔改,奉祂的名受洗,具有對以 色列聖者完全的信心,否則他們不能在神的國度中得救。

「如果他們不肯悔改而相信祂的名,奉祂的名受洗,並持守到底,他們必被定罪;因爲主神,以色列聖者,已這樣說過了」「尼腓二書9:19-24]……。

因此下個定義……個人的救恩會臨到每個人,這有賴於

他自己的行為和他自己所過的生活。但是我們也有所謂「普遍的」救恩,這是臨到全人類的;他們在世時不論是善或惡,是貧或富都不重要。由於救主的贖罪犧牲,所有人都會獲得贖罪的祝福及復活的祝福,這是一項免費的恩賜。……

這些基本的教導明白地指出,全人類都可以藉著贖罪的力量而得救,因爲在亞當裡眾人都死了;照樣,在基督裡眾人也都要復活,絕無例外。即使是犯了不可饒恕之罪的沉淪之子,也將與亞當的所有其他後代子孫一同復活。……我們的信條中有這項宣告:「我們信由於基督的贖罪,所有人類都可以藉著對福音的律法和教儀的服從而得救」〔信條第3條〕。6

## 對耶穌基督有信心並且服從, 如何使我們獲得贖罪的所有祝福?

有一次,法利賽人圍在救主身旁,如往常一樣,想刁難 他、使祂難堪,救主就對他們說:「論到基督,你們的意見 如何?」[馬太福音22:42]。這句問話讓人深深覺得,認識 救主及其神聖使命是多麼重要。……

救主在世上傳道時,那些不信之人曾談論有關夫子的 事。在祂的家鄉拿撒勒,他們嘲諷地說:

「這不是木匠的兒子嗎? 祂母親不是叫馬利亞嗎? 祂弟兄們不是叫雅各、約西、西門、猶大嗎? ……他們就厭棄祂」 [馬太福音13:55,57] ……。

相對地,……祂的忠信門徒,像是首席使徒彼得,就宣稱:「您是基督,是永生神的兒子」(馬太福音16:16)。忠信的馬大說:「主啊,是的,我信您是基督,是神的兒子,就是那要臨到世界的」(約翰福音11:27)。祂的另一個門徒多馬在看過、摸過復活的主之後,用幾句簡單的話留下了令人印象深刻的見證。他說:「我的主!我的神!」〔約翰福音20:28〕。……

我現在想著兩個恰成對比的事件。有位好友得知一個不幸的消息:「我們很遺憾通知您,您的兒子已陣亡。」我趕去他家,看到這個心碎的家庭,雖擁有金錢可以買到的一切一一財富、地位、世人極爲推崇的事物,但如今他們的希望與夢想已粉碎。他們想緊緊抓住一些他們在過去生活中所不曾擁有的東西,但從那時起,顯然已得不到了。他們原本可以知道的那種安慰卻無法得到了。

我要用此事相較於六個月前我在後期聖徒醫院所看到的情景。當時我們有位忠信的傳道部會長正一步步走向死亡。 他極度疼痛,但是內心卻很喜悅,因爲他知道苦難常使人學 會順從,也使他有權與那位比眾人受苦更甚的基督關係更爲 親密。他也知道復活之主的權能。

今天,我們應問問自己一個問題,那就是救主在祂那個時代所問的:「論到基督,你們的意見如何?」我們今天應該這麼問:「論到基督,我們的意見如何?」然後讓這個問題更個人化,問道:「論到基督,我的意見如何?」我是否將祂視爲我靈魂的救贖主?我的內心是否毫不懷疑祂曾向斯密約瑟先知顯現?我是否相信祂已在世上建立祂的教會?我是否接受祂是這個世界的救主?我是否忠於在洗禮的水中所立的聖約,我的意思是,我是否會在任何時間內,任何事情上,以及我所到的任何場合中,做神的見證,直到死亡?7

主會根據我們遵守誡命的程度來祝福我們。尼腓……說:

「我們辛勤地記載,勸我們的子女和我們的弟兄相信基督,並與神和諧;因爲我們知道,在我們做了一切我們所能做的事以後,我們纔靠著恩典而得救」(尼腓二書25:23)。

救主的寶血及祂的贖罪會拯救我們,但惟有我們藉著遵 守祂的誡命,做了一切我們所能做的事以後,我們才能使自 己得救。福音的每項原則都附帶祝福的應許,全能之神藉由 這些原則向我們揭示祂的各種計畫。8

每一個人應當盡己所能的救自己脫離罪,才可要求以色 列聖者的贖罪的祝福:藉著服從福音的律法與教儀而得救。

耶穌不僅救贖了亞當的違誡,也救贖了全人類的罪。但 是,個人的贖罪,在乎個人自己的努力,因為每個人將按自 己的行為而接受審判。

經文說得很清楚,所有的人都將復活,但只有服從基督者,才獲得永恆救恩加增的祝福,保羅對希伯來人說及耶穌時,曾解釋:「〔祂〕就爲凡順從祂的人,成了永遠得救的根源」(希伯來書5:9)……。

我謙恭的祈禱,願全世界的人都充份明瞭救主爲全人類 贖罪的意義。祂賜我們救恩計畫,藉之導我們入永生——神 與基督之居所。9

# 研讀與討論的建議

- 你們如何回答「論到基督,你們的意見如何」這個問題?
- 救主爲什麼被形容爲「從世界奠基以來被殺害的羔羊」(見 啓示錄13:8)?
- 墜落在哪些方面對亞當及夏娃而言,既是祝福也是考驗? 這如何成爲我們快樂與憂傷的泉源?
- 有哪些知識與理解力惟有藉著忍受塵世的考驗及艱辛才能 獲得?
- 屬靈的死亡是什麼?如何克服屬靈的死亡?

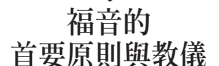
#### 第3章

- 贖罪的哪些祝福是給全人類的免費恩賜?我們個人要怎麼做才能享有贖罪的全部祝福?
- 在李會長談到人們面對死亡的兩則故事中,教導了什麼與 對耶穌基督的信心很重要的事?
- 你生活中有哪些經驗增強了你對救主贖罪的見證?
- 贖罪如何「導我們入永生——神與基督之居所」?

#### 註

- 1. "Fall of Man," 1954年6月23日, 對楊百翰大學神學研究所及福音進 修班教職員演說,耶穌基督後期聖 徒教會歷史部門檔案,第6頁。
- 2.1973年4月29日,在加州長堤青年 祈禱會上演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第24頁。
- 3. "Fall of Man," 15,17,19-20.
- 4.1947年2月26日,在約旦福音進修 班會議上演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第4頁。

- 5.In Conference Report, Oct. 1956, 61.
- 6. "The Plan of Salvation," 1954年7月1日,對楊百翰大學神學研究所及福音進修班教職員演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第4-6頁。
- 7.In Conference Report, Oct. 1955, 54-56. 8.Stand Ye in Holy Places (1974), 246.
- 9.「安撫創痛的心」,1974年4月,聖徒之 聲,第7頁。



我們如何更加忠信地 服從福音的首要原則和教儀, 並持守到底?

## 前言

**土**生活中及品格上變得聖潔,是每個忠信的後期聖徒的渴望。李海樂會長教導說,成爲聖潔的方法是接受福音的四項首要原則和教儀——對主耶穌基督的信心、悔改、洗禮,和接受聖靈的恩賜——然後在遵守神的誠命上持守到底。他說:

「福音計畫包含神賜給人類的律法,耶穌基督的教會有責任教導世人這些律法。我們的天父賜下這些律法的目的只有一個:使得受律法管轄的你們,可以受到律法保護,並且可以藉著這相同的律法變得完全及聖化自己,或成為神聖(見教約88:34)。神賜給我們的所有恩賜中最大的一個,是在神國中得救的恩賜。」1

他也教導:「對神及其子耶穌的知識是獲得永生的必要條件,但是在獲得那項知識或智能之前,必須先遵守神的誡命。」<sup>2</sup>

本章將討論接受福音的四項首要原則和教儀,並且在正 義中持守到底,如何帶領我們邁向永生。

# 李海樂的教訓

## 信心是什麼?我們追求永生時,信心如何引導我們?

信心應用在宗教上是一項基礎原則,並且確實爲所有正義的來源;信心會引導人們努力獲取在來生的永生。信心是以神爲中心建立起來的;藉著信心,我們承認祂是宇宙中一切力量及智慧的泉源,是「一切有形或無形萬物的〔指導者〕,並在萬物中顯示其智慧」。藉由對神的信心,你也……可以與神那亙古長存者保持和諧,並藉著從天父那裡得到力量及智慧來駕馭宇宙中的各種力量,讓這些力量在你有困難的時刻,爲你解決那些你無法靠自身的力量或智慧來解決的問題。

〔我們〕如何能培養這樣的信心呢?答案是:藉著研讀、工作及祈禱。使徒保羅曾問道:「人……未曾聽見祂,怎能信祂呢?沒有傳道的,怎能聽見呢?」(羅馬書10:14)。我們要說,不能。所以,惟有聽見真理之傳道者講述神的話語,才能產生信心。傳講神的真理及其目的一事,曾被比喻爲撒種,如果是好種子,就會開始在你心裡生長,但條件是:第一,要種在真心誠意、有渴望的沃土上;第二,要辛勤地研讀、研究來加以培養;第三,用謙卑祈禱所帶來的靈性「甘露」澆灌、以靈感之光照耀。惟有實踐所學到的真理、改革罪惡的生活、過有意義的生活、遵守神的誡命、對神有信心並爲人類同胞服務,所撒的種才會有收穫。3

藉著信心,西奈山上的十誡才從哲學家的迂腐言論轉爲至高者如雷貫耳的聲音;眾先知的教導才成了神所啓示的話語,引導我們回到高榮家園。……藉著信心,我們會瞭解,生活中的任何事物只要有助於達到耶穌的標準——「所以,你們要完全,像你們的天父完全一樣」[馬太福音5:48],都

是爲了我們的好處,對我們有永恆的利益,即使要接受擁有一切智慧的神可能在這塑造或精煉的過程中所給予的嚴厲管東亦然,「因爲主所愛的,祂必管教,又鞭打凡所收納的兒子」[希伯來書12:6]。4

每個孩子都必須學到,惟有藉著犧牲,才能培養出足以 獲致完全的信心,而且除非他學會犧牲個人的慾望和內體的 渴望來服從福音的律法,他絕不能被聖化,也不能在主面前 成爲聖潔。5

#### 爲什麼每天悔改是必要的?

若要使良善開花結果,就必須藉著經常行善來加以培養 及鍛鍊;若要成爲真正的正直,就必須藉著每天悔改罪來革 除品格中滋長的惡習。……

那麼,要採取什麼步驟來踏上這條悔改之路,以便能藉 由救主贖罪犧牲的救贖,配得神的寬恕並且有特權獲得在來 生的永生呢?具有一切智慧的父預見有些人會陷入罪中,而 且所有的人都需要悔改,所以祂藉由福音教導並透過祂的教 會提供救恩計畫,指出悔改的明確道路。

首先,犯罪的人必須認罪。「假如一個人悔改他的罪,你們可以由此知道——看啊,他承認罪並棄絕罪」(教約58:43)。必須先向你所冒犯的人認罪。真誠的認罪不僅是罪證確鑿後才肯認罪。如果你曾經公開冒犯許多人,就應該在你所冒犯的人面前公開認錯,以表示你的羞愧和謙卑,願意接受應得的申斥。如果你是在暗中冒犯人,而且只有自己受到傷害,就應該在暗中認錯,那在暗中聽見的天父必然公開報答你。要是你的行爲會影響你在教會中的處境和聲譽,或者損及你在教會中享有特權和晉升的權利,你就要立刻向主教認

罪。主已指派主教爲羊圈的牧羊人,任命他爲以色列的法官。他會在暗中聽取這項認罪的告白,並且公正慈悲地處理,就像每個案例所得到的保證一樣。……犯罪的人在認罪之後,必須藉著表現出比過去所犯罪行更多的好行爲來顯示悔改的果子。他必須在他的能力範圍內作適當的賠償,以歸還他所取走的,或彌補他所造成的損失。凡是悔改罪、完全棄罪並且永不再犯的,只要所犯的不是不可饒恕之罪,都有權得到赦罪的應許,正如以賽亞先知所說的:「你們的罪雖像硃紅,必變成雪白;雖紅如丹顏,必白如羊毛」(以賽亞書1:18)。6

讓我們來面對這個事實吧。我們所有人都曾做過不該做的事,或曾疏忽了應做的事,因此,眾人皆有過錯,人人都需要悔改。那存在已久的魔鬼要你相信:既然你已經犯了一個錯,爲什麼不乾脆再繼續犯錯呢?撒但試圖告訴你,你沒有機會回頭。但是你務必要回到光明的道路上,經由悔改,遠離你曾犯下的錯,而且永遠不再回頭。主說過:「……你們去吧,別再犯罪;但是對於犯罪的人〔意即再犯〕,從前的罪要回到他身上,主你們的神這樣說」(教約82:7)。7

現在,如果你已經犯錯,就從今天起開始改變你的生活。停止你一直在做的錯事。神所有誡命中最重要的一條就是你現在最難遵守的誡命。如果你的困難在於不誠實、不貞潔、虛假、不說實話,今天就是你要解決的時候,直到你能克服那項弱點爲止。一旦克服了,就開始爲下一條難以遵守的誡命作努力。這是藉由遵守神的誡命來聖化自己的方式。8

#### 洗禮爲什麼是迎見神的一項必要準備?

當我們走入洗禮的水中,就是和主立約要盡全力遵守神的誡命,我們知道主會將祂的應許賜給我們,祂的榮耀也會永遠加在我們身上,我們會在生活中受到指引,在任何場合中,做神的見證,直到死亡〔見摩賽亞書18:8-10〕。這是我們受洗成爲本教會教友時所立的聖約。9

為罪的赦免的浸沒洗禮……是到達負責年齡的人為迎見神所作的一項必要準備。藉此方式,你們「因信基督耶穌都是神的兒子。你們受洗歸入基督的都是披戴基督了」(加拉太書3:26-27)。換言之,透過洗禮,已獲得「成為神的子女的權力」〔見摩賽亞書5:7〕。經由這途徑,你們可以求施基督贖罪的寶血,運用在自己身上,你們會得到罪的赦免,而且你們的心會被潔淨〔見摩賽亞書4:2〕。若要在受洗之後配得這樣的赦免,你們必須謙抑自己,每天呼求主並且堅定地走在福音教導的光中。……

·····惟有那些悔改並爲獲得罪的赦免而受洗的人,才有充分的權利要求祂贖罪的救贖寶血。10

救主本人受了施洗約翰的洗, 祂說: 要「盡諸般的義」 (馬太福音3:15)。祂尚且如此, 更何況是我們呢? 祂告訴 尼哥德慕:「人若不是從水和聖靈生的, 就不能進神的國」 (約翰福音3:5)。救主並未讓人對洗禮的理由有所疑問, 祂 教導說:

「決無不潔之物可以進入祂的國度;所以除了那些由於他們的信心,由於他們對所有的罪的悔改,並由於他們那始終不渝的忠誠,而在我血中洗淨了他們衣服的人外,決無別的東西可進入父的安息所」(尼腓三書27:19)。

這就是保羅爲何要勸告他的聽道者:「你們各人要悔改,奉耶穌基督的名受洗,叫你們的罪得赦,就必領受所賜的聖靈」(使徒行傳2:38)。因爲透過持有權柄之人所執行的洗禮,受洗的人確實就猶如在神子的寶血中洗淨他的衣裳,凡接受神子並藉著洗禮走進羊圈之門的人,祂都爲他們贖罪。救主明白宣告:「但是如果他們不悔改,他們必像我那樣受苦」(教約19:17)。11

## 聖靈如何指引我們到主的面前?

每個受洗的教友都曾被按手在頭上,長老們在證實他 (她)為本教會教友後,說:「接受聖靈!」然後,他們可能 會重述救主在談到這位即將來到的保惠師或聖靈時,所告訴 門徒的一番話:祂要叫你們想起一切的事,將一切的事指教 你們,向你們顯示即將來到的事〔見約翰福音14:26;16: 13〕。所以,若我證實你爲本教會的教友,我會授予你聖靈的 恩賜,這將是你腳前的燈,指引你的道路,將一切的事指教 你,叫你想起一切的事,並向你顯示即將來到的事。12

主說:「這是我的福音——悔改及用水的洗禮,然後進而至於火及聖靈的洗禮,即那顯示一切事物及教導國度和平事物的保惠師」(教約39:6)。

當一個人擁有聖靈的恩賜,他就擁有了獲得啓示所需具備的條件,能得知與世人救恩相關的每項原則和教儀。<sup>13</sup>

把一個人接受水的洗禮並藉著按手禮而獲得聖靈的祝福 形容爲新生,是很理想的。這稱爲新生,是因爲他已脫離屬 靈的死亡,來到神格之一的聖靈面前。那就是爲什麼在你接 受證實時,我們要對你說:「接受聖靈!」那恩賜是賜給忠 信且生活配稱的信徒,讓他們有權要求與神格中的一位溝 通,以克服屬靈的死亡。14 浸沒洗禮象徵有罪之人的死亡與埋葬;從水中出來, 則是象徵復活到一個嶄新的靈性生命。洗禮後,受洗的信徒 被按手在頭上,接受聖靈的恩賜,如此一來,這受洗的人就 獲得那應許,或聖靈的恩賜,或被帶到神格中的一位面前; 藉由服從和忠信,蒙受如此祝福的人在日常的言行舉止中可 得到聖靈的指引和教導,甚至如同亞當在伊甸園與他的父神 同行交談一樣。獲得聖靈如此的指引和教導,便是在靈性上 重生。15

從福音的基本原則——信心、悔改、洗禮,以及接受那揭示萬事的聖靈,我們將會瞭解斯密約瑟先知在被問及本教會爲何與其他所有教會不同時所說的那番話:「因爲我們擁有聖靈。」[See History of the Church, 4:42.]擁有那萬事藉以揭示的力量,耶穌基督的豐滿福音才得以確立。16

## 我們如何才能持守到底?

我們藉以獲得〔高榮祝福〕的律法及方法是什麼呢?我們有福音的首要教儀及原則——信心、悔改、洗禮,和聖靈的恩賜;在神的國度中,有律法教導我們如何成爲完全。正在學習如何完全遵守神國律法的教友,就是在學習如何成爲完全。本教會絕沒有任何一位教友無法完全遵守福音的律法,即每項福音律法。我們所有人都可以學習在禱告中與神交談;我們所有人都可以學習完全遵守智慧語;我們所有人都可以學習完全守安息日爲聖。我們所有人都可以學習如何完全遵守禁食的律法。我們知道如何完全遵守貞潔律法。現在當我們學習完全遵守這其中的一條律法時,我們自己就是走在通往完全的道路上。17

你們會問我,一個人如何聖化自己,使自己成聖,以便 準備好行走在主的面前?……主這麼說:「再者,我實在對 你們說,凡被律法治理者也被律法保存並且被律法完美和聖 化」(教約88:34)。是什麼律法呢?是包含於耶穌基督福音 的主的律法,藉著遵守這些律法及教儀,我們會被聖化並成 爲神聖。遵守主賜給我們的每條律法,讓我們朝著將來有權 到主面前的目標又跨近了一步。

他已在另一項啓示中賜給我們方法,讓我們可以在今生歲月中藉以準備自己。「實在地,主這樣說:每一個拋棄他的罪惡而歸向我,呼求我的名,服從我的聲音,並且遵守我誠命的人,必將見到我的面並且知道我是存在的」(教約93:1)。很簡單吧?但請再聽一次。你們大家都必須拋棄罪惡,歸向祂,呼求祂的名,服從祂的聲音,並且遵守祂的誡命,然後你們必將見到祂的尊容並且知道祂是存在的。18

這是主的事工,當祂賜一條誡命給人類兒女時,就會提供一個方法讓他們遵守這誡命。若祂的兒女竭盡所能地自助,那麼主將祝福他們的努力。

……主期望我們做一切所能做的事來拯救自己,並且… …在我們做了一切我們所能做的事來拯救自己之後,我們就可以倚靠天父恩典的慈悲。祂賜下祂的愛子,但惟有我們在 爲自己做了一切所能做的事後,才能藉著服從福音的律法及 教儀,來獲得我們的救恩。19

主給我們每個人一盞燈,但是這燈裡是否有油,全要靠 我們自己;我們是否遵守誡命,添加會照亮並指引我們道 路的燈油,全要靠我們自己。我們不能依賴任何一個教友, 也不能仰仗我們顯赫的祖先。我再說一次,我們的燈裡是 否有油,全要靠我們自己;這取決於我們遵守神誡命的忠信 程度。20 所有的福音原則及福音教儀,只是邀請人們藉由福音教 導來學習實踐福音。只是這個目的而已——邀請人們身體力 行,以便能夠自己知道……我很清楚我們可以這麼說,我們 若非一項一項去體驗每項福音教導,就不會眞正知道這些教 導,換言之,我們藉著遵行福音來學習福音。21

對於一個處在這職位上的人所能給予本教會教友的最 偉大信息就是遵守神的誡命,因爲這就是教會與個人安全基 礎所在。遵守誡命,這是我今天所能說的最有力、最重要的 信息。22

# 研讀與討論的建議

- 我們如何對主耶穌基督有更大的信心?信心如何讓我們遵守誡命,而不會輕忽誡命?你對神的信心曾經在什麼時候讓你能夠處理「你無法靠自身的力量或智慧來解決的問題」?
- 爲什麼在悔改的過程中,認罪是很重要的?我們爲什麼應 從今天就開始悔改我們的罪並改變我們的生活,而不是再 等一天?
- 我們如何「就猶如在神子的寶血中洗淨〔我們的〕衣裳」?
- 李會長認爲,接受聖靈的恩賜如何幫助我們克服屬靈的死亡?我們要怎麼做,才能在「日常的言行舉止中」更充分獲得聖靈的指引?
- 關於在遵守誡命方面持守到底的重要,教義和聖約93:1有何教導?
- 你渦去所遵守的某項福音教導如何使你知道它是直理?

#### 註

- 1. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 19.
- 2. "And This Is Life Eternal," "Relief Society Magazine, Apr. 1950, 225.
- 3. Decisions for Successful Living (1973), 75--76.
- 4. "'Put on the Whole Armor of God,' *Church News*, 30 May 1942, 8.
- 5. "For Every Child, His Spiritual and Cultural Heritage," *Children's Friend*, Aug. 1943, 373.
- 6.Decisions for Successful Living, 94, 98-99.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 115.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 82.
- 9.1948年對協進會的演說,耶穌基 督後期聖徒教會歷史部門檔案, 第5頁。
- 10.Decisions for Successful Living, 116, 118.
- 11.Stand Ye in Holy Places (1974), 316--17.

- 12.1973年6月10日,在蒙大拿州比林斯青年大會的演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第4頁。
- 13.Stand Ye in Holy Places, 51.
- 14.1947年2月26日,在約旦福音進修班會 議上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案,第5頁。
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 95.
- 16.1972年6月29-30日,在新任傳道部會 長講習會上演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第5頁。
- 17.1959年11月1日,在秘魯利馬的地區教 友大會上演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第6-7頁。
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 166.
- 19.In Conference Report, Munich Germany Area Conference 1973, 7.
- 20.In Conference Report, Oct. 1951, 30.
- 21. "Learning the Gospel by Living It," 1958年4月3日,在第52屆年度兒童會大會上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第3頁。
- 22. Ensign, Aug. 1972, back cover.

# 行走在見證的光中

我們見證的光如何成長, 直到「十分明亮」?

## 前言

**在** 32年多的歲月裡,李海樂是救主耶穌基督的特別見證人。他作證:「我極爲鄭重並用我全部的靈魂向你們見證: 我知道耶穌活著,祂是世界的救主」。1

他談到如何獲得見證時,說道:

「曾經有位年輕的天主教神父由來自科羅拉多的一位支聯會 傳教十陪同來找我。我問他此行的目的,他回答:『我來見你。』

「爲了何事呢?」我問道。

「『喔,』他說,『我一直在思索一些概念,卻始終找不 到我要的。但是我想我現在在摩門團體裡找到了。』

「隨後我們談了半個小時。我告訴他: 『神父,等到你的心 開始告訴你你的理智所不知道的事情時,你就是有主的靈了。』

「他笑著說:『我想我已經開始有這種感覺了。』

「『那就不要等太久。』我對他說。

「幾個星期後,我接到他打來的電話。他說:『下個星期 六我將受洗成爲這教會的教友,因爲我的心已經告訴我我的 理智所不知道的事情。』 「他歸信了。他已看見他應看見的事情,已聽見他應聽 見的事情,已瞭解他應瞭解的事情,且爲此採取行動。他已 有了見證。」<sup>2</sup>

# 李海樂的教訓

#### 見證是什麼?

見證可以簡單定義爲賜給有信心之人的啓示。詩篇作者也呼應了同樣的看法:「……耶和華的法度確定……。」(詩篇19:7)使徒保羅宣稱:「若不是被聖靈感動的,也沒有能說〔或知道〕『耶穌是主』」(哥林多前書12:3)。先知進一步教導說,你們若「用真心誠意來求問,有著對基督的信心,他必藉著聖靈的力量,對你們顯明這些事情的真實性」(摩羅乃書10:4-5)……。

神活著!耶穌是這世界的救主!在古代及現代經文中所 蘊含的耶穌基督的豐滿福音是真實的!藉著聖靈向我的靈所 作的見證,我知道這些事情。3

我要與你們分享一個經驗,那是發生在我和我們一位業務主管之間的事。他的妻子小孩都是教友,但他不是教友。 ……他對我說:「我要得到見證,才能加入教會。」我對他說:「下次你來鹽湖城,請來找我。」幾個星期後,我們在業務會議後閒談,我對他說:「我不知道你的情況是不曉得自己是否有見證,還是不曉得見證是什麼?」於是他想知道什麼是見證。我回答他:「等到你的心告訴你你的理智所不知道的事情時,就是主的靈在對你說話。」我接著說:「就像我認識你一樣,你心裡明白有些事情是真的。天使不會過來拍你的肩膀,告訴你這是真的。」主的靈就如同救主所說的:「風隨著意思吹,你聽見風的響聲,卻不曉得從哪裡來,往哪裡去;凡從聖靈生的,也是如此」(約翰福音3:8)。

所以我對這位擔任業務主管的朋友說:「記住,見證不會以 很戲劇化的方式來到,但是當它來時,喜悅的淚水會在夜晚 濕透你的枕頭。我心愛的朋友,見證來的時候,你會知道。」4

我向你們見證,我知道救主活著,你們所能擁有的最強而有力的見證就是祂活著。而當聖靈的力量向你們的靈魂見證他確實活著時,就是見證來到之時。這比親眼看見、比與祂同行交談更強而有力的是聖靈的見證,你們將藉著聖靈的見證而被判定是否悖離祂。但是,培養那樣的見證是你我的責任。我們經常被問到,一個人要怎樣才能獲得啓示?主在一項啓示中對早期的領袖們說:「我將藉著居住在你心中的聖靈,在你的思想和心中告訴你。這就是摩西藉以帶領以色列人在乾地上通過紅海的靈」〔見教約8:2-3〕。當聖靈向我們的靈作見證,那便是來自全能之神的啓示。5

〔拉撒路死了,救主對馬大說〕:「復活在我,生命也在我。信我的人雖然死了,也必復活;凡活著信我的人必永遠不死。」接著祂看著馬大,說道:「你信這話嗎?」從這謙卑婦人的內心深處,有種東西被喚醒了,她像彼得那樣信心堅定地說:「主啊,是的,我信您是基督,是神的兒子,就是那要臨到世界的」〔約翰福音11:25-27〕。

那是她從何得知的呢?這不是從書本中得知的,也不是從研究神學、科學或哲學而得知的。她心中已有見證,就如彼得一樣。夫子若回話,想必會說:「馬大,你是有福的!因爲這不是屬血肉的指示你的,乃是我在天上的父指示的。」……你所能獲得的最大賞賜是,在你心中擁有見證,知道這些事情是真實的。6

 眼看過祂一樣。實在地,雖然我們沒有看見祂,但是如果我們對祂存在的事實有信心,那麼,就如同救主對多馬說話時所暗示的:會獲得更偉大祝福的是那些「沒有看見就信的」(約翰福音20:29),「因我們行事爲人是憑著信心,不是憑著眼見」(哥林多後書5:7)。我們雖未看見卻已相信,我們懷著難以言喻的喜悅心情,爲我們信心的最終目標,即我們靈魂的救恩感到歡欣(見彼得前書1:8-9)。7

我們可否總結地說,凡是獲得了眞正的見證,就是獲得了來自活神的啓示,否則就是沒有見證?凡是擁有見證,便是得到了預言的恩賜,他已具有啓示之靈,已擁有眾先知藉以說出與他們職責有關的事物的恩賜。……

主會幫助我們所有人於準備知道的過程中,努力獲得最重要見證。當我們終於知道斯密約瑟過去和現在都是先知,並知道福音是眞實的此一神聖觀念時,其他一切看似困難的問題便猶如旭日東升時所融化的霜雪。8

#### 我們如何準備自己獲得見證?

有人〔引用救主的話〕說:「……神的國就在你們心裡」 (路加福音17:21)。較正確的翻譯可能是:「神的國在你們中間」,但是前一個說法——「神的國就在你們心裡」,讓我想起一個經驗,那是我們與楊百翰大學一群學生在獅屋裡的故事。……有十六個人,代表十六個國家,他們被要求站起來,談談他們認識福音及接受福音的經過,……並且作見證。那是個很有趣的夜晚,我們聽到來自墨西哥、阿根廷、巴西、北歐國家、法國和英國的年輕男女所說的故事,他們講的內容都一樣。當他們開始談到怎麼會去尋找福音時,理由都是:他們渴望知道眞理。他們在尋求光。他們無法感到滿足。在他們尋求的過程中,有人把福音眞理帶給他們。他 們為此事祈禱求問,並且全心全意不斷地熱切尋求主,於是獲得了神聖的見證,藉由這見證知道這是耶穌基督的福音。 ……所以,每個人,每個誠實尋求眞理者的心中,若有渴望想知道,並且藉著眞心誠意和對主耶穌基督的信心去研究, 神的國就會在他心裡,換言之,他就有力量去獲得它。9

每個人的見證必源自正義純潔的生活,否則聖靈就無法 爲主的神聖使命或祂在我們這時代的事工作見證。10

獲得見證的首要條件……是要確定個人的靈性狀況良好。他若要享有聖靈的恩賜,他的思想與身體都必須保持潔淨。藉著這聖靈的恩賜,他可以確切知道屬靈的事物。11

真正的歸信,不僅僅只是作一個帶著教友證書、什一奉 獻收據或聖殿推薦書等「證件」的教友。這意思是指要克服 吹毛求疵的傾向,不斷努力改進自己內在的軟弱,而不只是 注重外表的虛貌而已。12

我們的傳教士出去,會對傳教的對象說:「我們請你加入教會,不僅是爲了把你的名字記在紀錄上。那不是我們所關心的事。我們是來提供你世上最偉大的恩賜,就是神國的恩賜。只要你接受並相信,這恩賜就送給你了。」這是我們向世人提出的挑戰——「我們可以教導你耶穌基督教會的教義,並爲這事工的神聖性作見證,但是你對我們所教導之事是否屬實的見證,必須由你自己去尋求。」

我們對我們所教導的人說:「現在,你要求問主。要研讀、努力,並祈禱。」這是人們加入教會的過程,也是古今各地心地誠實的人加入教會的同一方式。13

當耶穌「時候到了」〔見約翰福音17:1〕,舉目望天祈 禱時,祂說了一個深奧的眞理,這眞理對每個人而言都充滿 意義:「認識您——獨一的眞神,並且認識您所差來的耶穌基督,這就是永生」(約翰福音17:3)。我不討論這句話所蘊含更深的意義,但我想說說其中的一個觀念。你們怎樣去認識父與子?……我們先是藉由研讀來獲得這項知識。救主勸告我們要「查考聖經,因你們以爲內中有永生;給我作見證的就是這經」(約翰福音5:39)。在經文中會讀到神在各福音期與人們往來的歷史紀錄、眾先知及救主本人的事工及話語,正如使徒保羅所說的,這些「都是神所默示的,於教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的,叫屬神的人得以完全,預備行各樣的善事」(提摩太後書3:16-17)。年輕人應該把握每一天去閱讀這些神聖經文。

但是只藉著研讀來學習祂的生平事蹟和事工是不夠的。 有人問夫子,要如何才能認識祂和祂的教義,救主回答這問題時,說道:「人若立志遵著祂的旨意行,就必曉得這教訓或是出於神,或是我憑著自己說的」(約翰福音7:17)。你會把一個從來不在實驗室裡作實驗的人當作是科學權威嗎?你會留心聽一個不懂音樂的樂評家談音樂或是不會繪畫的藝評家談畫嗎?所以,要是你想「認識神」,就必須行祂的旨意、遵守祂的誡命並將耶穌所具有的美德付諸實行。14

藉由信心獲取知識的學習途徑並不容易,需要靠著信心 努力不懈,不斷奮力追求。……

總之,靠信心學習不是懶人做的事。有人說過類似的話:這種過程需要投入整個靈魂、需要發自心靈深處,並且需要與神聯繫在一起——必須建立正確的溝通管道。惟有如此才能「藉由信心獲取知識」。15

#### 我們如何能鞏固見證?

[夫子對彼得說:]「撒但想要得著你們,好篩你們像篩

麥子一樣;但我已經爲你祈求,叫你不至於失了信心。你回 頭〔歸信〕以後,要堅固你的弟兄」(路加福音22:31-32)。 現在,請注意,祂對首席使徒說那些話。我爲你祈求,現在 去吧,然後回頭〔歸信〕,你回頭以後,要堅固你的弟兄。這 表示,〔我們可以〕不回頭〔不歸信〕,就像我們可以回頭一 樣。你的見證是你今天擁有,但不一定會永遠擁有的東西。16

見證像月光一樣飄邈,像蘭花一樣脆弱;你必須在生命中的每個清晨重新擷取。你要藉著研讀、信心和祈禱持守下去。你若任由自己發怒,任由自己結交損友、誤信傳言,你若正在研究不當的主題、正在從事罪行,其中最致命的影響就是主的靈離你而去,直到最後你就彷彿像是走出這棟建築燈火通明的房間,彷彿走入了黑暗之中。17

你今天所擁有的見證,明天不一定會屬於你,除非你爲了擁有它而付出努力。你的見證是增強或減弱,完全由你自己決定。你願牢記你的責任嗎?主說過:「人若立志遵著祂的旨意行,就必曉得這教訓或是出於神,或是我憑著自己說的」(約翰福音7:17)。18

真正歸信的後期聖徒絕不會傷風敗俗;真正歸信的後期 聖徒絕不會不誠實、也不會說謊、偷竊。這是說,一個人可 能今天有見證,但是當他放縱自己去做違背神律法的事,就 表示他已失去自己的見證,他必須很努力地再得到見證。見 證不是你今天一旦擁有,就永遠保有的東西。見證要不是不 斷成長直到十分明亮,就會不斷減弱直到消失,端視我們如 何待之。我要說,我們一天天重新獲取的見證,會拯救我們 脫離敵對者的圈套。19

#### 見證如何成爲靈魂的碇錨?

〔基督〕在世傳道期間,祂的首席使徒彼得曾經熱烈地宣稱他對救主使命神聖性的信心及見證,他說道:「你是基督,是永生神的兒子。」主回答彼得,說道:「……這不是屬血肉的指示你的,乃是我在天上的父指示的。」並且祂的教會建立在「這磐石上」——換言之,是聖靈所啓示的見證,乃是耶穌是基督的啓示,「陰間的權柄不能勝過他」(馬太福音16:16-18)。20

時候將到,正近在眼前。……到時候,除非你對這些事 [福音、教會等]有確切的見證,你將無法抵擋那要攻擊你、 使你失去安全屏障的暴風雨。但你若用全部的靈魂知道這些 事情是真實的……,你將知道你的救主耶穌是誰,你的父神 是誰;你將知道聖靈的影響是什麼。你若知道那些事情,便 能成爲碇錨,抵擋侵襲你的房子的一切暴風雨,正如夫子在 比喻中所描述的。那個聽從祂的話並遵守誡命的人,就是把 房子蓋在磐石上,當暴風雨來臨,洪水沖擊,大風吹襲,房 子不會倒塌,因爲它是建立在磐石上。「凡聽見我這話不去 行的,好比一個無知的人,把房子蓋在沙土上;雨淋,水 沖,風吹,撞著那房子,房子就倒塌了,並且倒塌得很大」 (馬太福音7:26-27)。

救主說過的話,今天我也要對你們說:滂沱大雨般的災難、大洪水般的嚴厲考驗將要侵襲你們每個人的房子。你們在人生中將會面對罪惡的誘惑及各種艱難各種困苦。惟有將房子建立在見證磐石上的人才能在考驗來臨時屹立不搖。你們將會知道,不論發生什麼事,你們絕不能靠別人的光站穩腳步。惟有靠自己的光才能站穩腳步,你們每個人都有權獲得這種藉中靈的見證而來的光。21

我們後期聖徒光是跟隨領袖並聽從他們的勸告是不夠的,我們有更大的責任爲自己獲得不可動搖的見證,知道這些人是神所指派,並且知道他們告訴我們的一番話是天父的旨意。22

今天我以特別見證人的身份來到你們面前,我所肩負最重要的職責就是爲此作見證。每當我確切知道某事時,都有個人的靈性經驗。有一次我尋求聖靈幫助我準備有關復活節及主的復活的演講。我把自己獨自關在房間裡,詳細閱讀四福音書,一直讀到耶穌被釘十字架及復活的內容,那時我有種特別的感覺。我在閱讀時,覺得自己像是重新經歷了那件事,而不只是在讀故事。後來我演講傳達我的信息並作見證說,現在,身爲總會弟兄中一個最小的,我也對主的死亡和復活有了個人的見證。爲什麼呢?因爲我的靈魂中有熊熊燃燒的感覺,使我能確信不疑地演講。你們也做得到。這世上最令人感到滿足,能成爲你們靈魂最大碇錨的事物,就是在你們感到苦惱、遇見誘惑、罹患疾病、徬徨猶豫、努力奮鬥的時刻,你們可以毫無疑問地確知:神活著。23

# 研讀與討論的建議

- 爲什麼從聖靈而來的啓示是「最強而有力的見證」,讓你知 道救主活著?
- 李會長對於如何獲得對福音的見證給了什麼勸告?什麼曾經幫助你獲得自己的見證?
- 我們如何才能認識天父和耶穌基督?
- 李會長曾說:「見證像月光一樣飄邈,……你必須在生命中的每個清晨重新擷取」,你認為這句話是什麼意思?

- 什麼會使我們的見證減弱或喪失?我們必須怎麼做,好使 我們的見證之光能夠「成長直到十分明亮」?
- 我們一旦獲得見證,如何能幫助他人鞏固見證?
- 在我們遭逢逆境時,知道神活著這項知識會在哪些方面成 為我們靈魂的碇錨?你對救主的見證曾在何時是你力量的 來源?

#### 註

- 1. "'But Arise and Stand upon Thy Feet' and I Will Speak with Thee," 1956年2月7日,在楊百翰大學所作的演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門,第2頁。
- 2.Stand Ye in Holy Places (1974), 92--93.
- 3. Stand Ye in Holy Places, 193, 196.
- 4. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 140--41.
- 5.1972年9月26日,在瑞士洛桑教友大 會所作的演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門,第8頁。
- 6.1973年3月9日,在愛達荷州波卡特 洛所作的演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門。
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 93.
- 8. "Church and Divine Revelation", 1954年,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門,第17,23頁。

- 9.In Conference Report, Oct. 1953, 26--27.
- 10. The Teachings of Harold B. Lee, 133.
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 137.
- 12.1971年10月,聖徒之聲,第7頁。
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 135--36.
- 14. Decisions for Successful Living (1973), 39--40.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 331.
- 16. The Teachings of Harold B. Lee, 138.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 139.
- 18. *The Teachings of Harold B. Lee,* 135.
- 19. *The Teachings of Harold B. Lee*, 139.
- 20.Stand Ye in Holy Places, 40.
- 21. The Teachings of Harold B. Lee, 140.
- 22. The Teachings of Harold B. Lee, 133.
- 23.Education for Eternity, "The Last Message" lecture given at the Salt Lake Institute of Religion, 15 Jan. 1971, 11.



# 傾聽主的聲音

我們如何獲得主所賜的個人啓示?

# 前言

李海樂會長曾經說過:「我有一個相信的心,那是拜一個簡單的見證所賜,這見證是在我還是一個小孩子時,臨到我身上的。當時我大概是十至十一歲,那時我正和父親在一個離家很遠的農場,我設法消磨時間,直到爸爸辦完事準備返家爲止。籬笆那邊有一些破舊的小屋,以我那樣愛冒險的男孩來說,實在是很吸引人。我開始爬過圍牆,那時我聽見一個聲音,清楚得就像你們現在聽到我的聲音一樣,呼喚我的名字說:『不要到那裡去!』我轉過頭去看我的父親,看看是不是他在對我說話,他當時遠在田的另一端,四顧無人。我猛然明白了,雖然我當時還是個孩子,亦知道有些人物是肉眼看不見的,而我的確聽到一個聲音。當我聽到和讀到先知斯密約瑟的故事時,我亦明白他聽見一個聲音是什麼意思,因爲我也曾有這樣的經驗。」1

雖然主也許不會直接對我們說話,但是當我們學習與祂說話,並了解祂與我們溝通的方式時,就會開始認識祂。李會長曾說:「正如救主告訴祂門徒的,認識神和祂差來的耶穌基督(見約翰福音17:13),便是開始走在通往永生,回到這些高榮人物面前的正確道路上。」<sup>2</sup>



以諾斯先知在熱切的禱告中尋求主; 我們也應該勤於「與天父溝通,使我們的祈求得到回答, 並獲得生活中所需的力量。」

# 李海樂的教訓

## 天父用哪些方法與祂的兒女溝通?

我聽過克拉克路賓會長在楊百翰大學的一篇啓發人的演講,他分析了不同的啓示類型。他首先談到父或子個別或同時顯現,或是直接對人講話。摩西與主面對面交談〔見摩西書1:1-4〕;但以理曾看過神的顯現〔見但以理書第10章〕。當夫子來到施洗約翰那裡要求洗禮時,你是否記得有一個聲音從天上發出,說:「這是我的愛子,我所喜悅的」〔馬太福音3:17〕。保羅在歸信時,……亦有神親身顯現,及聽見一個聲音〔見使徒行傳9:1-6〕。在改變形像的一幕中,彼得、雅各、約翰與夫子走到高山,摩西和以利亞在他們面前顯現,跟著有聲音從天上發出:「這是我的愛子,我所喜悅的……」(馬太福音17:5)。

我們這時代最偉大的神聖顯現,也許是父與子在樹林中 向斯密約瑟先知顯現〔見斯密約瑟的寫作(二):4-17〕。在 那之後還有幾次顯現,其中一次記載於教義和聖約第110章, 那是救主向約瑟和奧利佛顯現。……

先知以諾斯提到我們接受啓示的另一個方式。他把這段意義非凡的話記載於摩門經的紀錄中:「正當我內心這樣熱烈 禱告時,主的聲音再度進入了我心中……」[以諾斯書1:10]。

換言之,有時我們會聽見主的聲音來到我們的心中,當 它來時,那種感覺就像祂在我們耳邊吹號角一樣強烈……。

摩門經中有一個故事講到,尼腓斥責他的哥哥,叫他們悔改時,也說出了同樣的想法。他說道:「……祂曾用輕悄的聲音跟你們講話,但你們卻已沒有感覺了,你們已感覺不到祂的話了……」(尼腓一書17:45)。

因此,主藉著啓示把思想帶進我們心中,就好像在對我們說話。請容我分享我對此事的微小見證。有一次我非常需要幫助,主也知道這點,因爲我正在執行一項重要的任務。那天我清晨醒來,還躺在床上時,突然想到一個與我原來計畫完全相反的作法,這作法清楚地呈現在我面前,明確得就像有人坐在我的床沿,告訴我該怎麼做。是的,主的聲音會進入我們的心中,使我們能藉此受到指引。

我們也藉著聖靈的力量接受啓示。主在教會成立初期曾對斯密約瑟先知說:「是的,看啊,我將藉著……居住在你心中的聖靈,在你的思想和心中告訴你。現在,看啊,這是啓示之靈……」(教約8:2-3)。你們還記得,就在夫子要被釘十字架之前,祂安慰祂的門徒,說道:「……我若不去,保惠師就不到你們這裡來;……只等真理的聖靈來了,祂要引導你們明白一切的真理……」(約翰福音16:7,13)。「並且要叫你們想起我對你們所說的一切話……」(約翰福音14:26)。我們在此看見聖靈的力量。斯密約瑟先知談到此事時說道:「沒有人能不接受啓示而接受聖靈。聖靈是一位啓示者」(斯密約瑟先知的教訓,第328頁)。

容我換個說法,……凡是已受洗,並且已由聖職教儀執行人按手在他頭上、命令他接受聖靈的後期聖徒,要是還沒有獲得聖靈的啟示,就是還沒有接受到他有權得到的聖靈恩賜。這牽涉到一件非常重要的事。我要引用斯密約瑟先知有關啟示的談話:

「一個人可以藉著注意啓示之靈最初的暗示而獲益,舉例來說,當你們感覺到純粹的智慧流入你們裡面時,或許會帶給你們突然產生的念頭,藉著注意這些念頭,使你們能發現這些念頭在同一天或不久就可實現;(就是說)那些由神的靈放在你們心裡的事,將會發生;因此,藉著學習神的靈

並了解神的靈,你們可在啓示的原則中成長,直到你們在耶 穌基督中成爲完全」「斯密約瑟先知的教訓,第151頁」。

你們會在哪些事上獲得啓示?聽到已接受聖靈恩賜的全體教友——你們每個人都可以獲得啓示,這是否讓你們很震驚?你們所獲得的啓示不是關於總會會長的職責,不是關於如何處理你所屬支會、支聯會或傳道部的事務;而是每個人在其本身的範圍內,都有權藉由聖靈獲得啓示……。

每個人都有特權運用這些恩賜,也有特權管理他自己的事務、以應有的方式養育子女、管理他的事業,或一切他所做的事。他有權享有啓示之靈及靈感去做正確的事、並在他所做的一切事上聰明謹慎、公正良善。我知道這是一項眞實的原則,也是我希望後期聖徒們知道的事。我們每個人都應該努力去留意那些靈光乍現的想法,我們若留意這些想法並學習去傾聽這些提示,那麼我們每個人也都可以在啓示之靈中成長。

啓示還可藉著另一個方式來到,就是藉著夢境。噢,我不是說你們所作的每個夢都是來自主直接的啓示,……但在這個複雜的時代,我恐怕有些人會試圖否定一切的夢,認爲它們都是毫無意義、一點也不重要的。然而,在所有的經文中,有關主藉由夢境指示祂人民的記載比比皆是。……

我們所有人都應努力追求的是在生活中遵守主的誡命,好讓主能爲了我們的緣故而回答我們的禱告、我們親人的禱告,或總會當局人員的禱告。我們時時在爲教友們祈禱。當我們知道他們在爲我們祈禱時,我們也爲此感謝神。如果我們生活配稱,主就會指引我們——藉由祂親自的顯現、祂自己的聲音、傳入我們心中的聲音,或是我們心中及靈魂所得到的感覺。要是神在夢境中向我們啓示永恆之美,或爲了特

別安慰我們而給予警告或指示,我們將會多麼感激啊!是 的,如果我們生活配稱,主會爲了我們的救恩及益處來指引 我們。

我身爲你們當中最卑微的一個,基於所擔任的召喚,我 要謙卑地與你們分享我的見證,藉著啓示的聲音及力量我已 獲得知識及理解力,知道神活著……。

我鄭重地向你們作見證,今日的教會是藉由啓示所帶領。教會中每個已接受聖靈的人都有力量獲得啓示。願神助佑你我,使我們永遠生活配稱,好讓主能透過我們來回答忠信者的禱告。3

#### 我們要如何向天父祈禱,好使祂能指引我們?

說禱告詞以及與神交談之間有很大的差異。我聽過一些 人祈禱時確實是在與神交談,其中一位是已故的加里斯查理 〔長老〕。每當我聽見他在聖殿的神聖祭壇前作禱告;每當我們 爲了困難任務一起外出而跪下祈禱時,只要他開口作禱告,就 彷彿進入天父神聖住所的大門,與神交談。切毋只是說禱告 詞,或是唸禱告詞,而是要學習與神交談。我想,與神交談, 就是摩羅乃在摩門經最後一章中所指的那種祈禱。……

「我勸告你們要奉基督的名求問神,那位永恆之父,這些是否真實的;如果你們用真心誠意來求問,有著對基督的信心,祂必藉著聖靈的力量,對你們顯明這些事情的真實性」「摩羅乃書10:4]。

……這是我所瞭解的信心的祈禱,……即對神及其子耶 穌基督的信心,若不藉著信心,沒有人能與神交談。4

我想起我們所敬愛的〔十二使徒定額組成員〕伊凡斯理 查在某次旅行時的一個經驗……。他前幾天晚上用餐時,身 旁坐著一位有名的企業家,那位企業家只用了幾句話來說明 他如何面對生活中的嚴重問題,以及如何應付每天的決策。 「我早上起床時,」他說,「常覺得無法面對這一天,但如果 我跪下來,很簡單地說:『神啊,請幫助我完成今天該做的 事。』於是力量就來了,讓我覺得自己可以勝任。我只是把 祂當作我的父親,我用很簡單而直接的方式和祂說話,就好 像家父在世時,我和他說話那樣。」……

〔伊凡斯長老回憶道:〕「那天晚上與我同坐的那位坦率 純樸的朋友讓我獲益良多,深感謙卑。他並非本教會教友, 但我深信,要是他只把神當作一種力量,或一種難以形容的 實體,對其本質及目的一無所知,或至少是對那種安全感— 一一種與自己父親說話的安全感——的知識一無所知的話, 那麼,他與神交談時,就不會如此心滿意足而安心。」……

正如雅各對他家人所說的:「我們的神是多麼神聖偉大啊!因為他知道萬事萬物,除了他知道的以外,再沒有任何其他的事物存在了」(尼腓二書9:20)。現在,要是你們把此事謹記在心,就是有了起步,建立了與神之間的關係。我們是他的兒女,他認識我們。他知道諸事及每件事發生的時間,也知道我們住在哪裡以及生命的年限。因此,我們可以全心信賴祂。5

我們所能擁有的最寶貴的東西之一,或說是我們所能獲得的最寶貴的知識是:主傾聽並回答我們的禱告,換言之,我們學到如何與神交談。祈禱並不是像其他某些教會所教導的,只是說些話而已,而是要承認神,我們的天父及其子耶穌基督真的活著,是真實的人物,藉由神格中的另一位聖靈的使命,我們可與天父溝通,使我們的祈求得到回答,並獲得生活中所需的力量。6

你們要作好準備,謙卑地與保羅同聲說道:「主啊,您對我有何吩咐呢?」(見使徒行傳9:6)。以無畏的勇氣與童子撒母耳同聲說道:「請說,僕人敬聽!」(撒母耳記上3:9)。要謙卑、虔誠。主必像以往一樣,親手引導你們,並回答你們的禱告[見教約112:10]。7

要在每個月第一個星期日禁食兩餐,然後將那兩餐不吃不喝所省下的錢全數繳納。……主對以賽亞說,凡是作這樣的禁食,並把糧食分給饑餓的人的,求告耶和華,祂必應允;呼求耶和華,祂必說:『我在這裡』[見以賽亞書58:6-



我們應該像童子撒母耳那樣心甘情願地說: 「請說,僕人敬聽!」(撒母耳記上3:9)。 然後按照我們祈禱所得到的回答,勇敢地去採取行動。

9]。那是建立與主溝通管道的一個方法。今年就試試看吧。 請完全遵守禁食律法。9

當我們站在兩個不同決擇的十字路口,讓我們記住主說 過我們所應做的事:在心裡全盤研究整件事情並作出結論; 在採取行動之前,求問主這是否是對的;並使自己與聖靈的 回答和諧一致——或是在心胸中燃燒而知道我們所作的結論 是對的,或者,如果這是錯的,就讓我們思想恍惚而使我們 忘記此事〔見教約9:7-9〕。正如主所應許的:「……靈將藉 信心的祈禱而賜給〔我們〕」(教約42:14)。……

如果我們熱切地尋求,就能達到這樣的靈性境界——祈 禱的回答不僅讓我們獲得美好的祝福,也會使我們心裡獲得 極大的見證:我們的行動、生活及努力已獲得我們全人類的 主和創造者的認可。10

## 我們要怎麼做才能獲得主所賜的個人啟示?

你們所能做的最重要的事就是學習與神交談。和祂談話,就像你們和自己的父親談話那樣,因為祂是你們的父親,祂希望你們和祂談話。祂希望在祂透過靈的感覺告訴你們該做的事時,你們學會如何傾聽。如果你們學習留意心中那些靈光乍現的想法,你們將發現它們會在你們有需要的時刻來到。要是你們學習傾聽這些提示,你們將學會憑藉啟示之靈行事。11

我們如何在自己的本性中培養靈性特質,好更充分履行 我們的塵世使命並與〔神的〕無限力量協調一致……?

艾蒙對這問題給予了部分的解答:「是的,凡悔改而運用信心,做出好工作,並繼續不斷地禱告的——對於這樣的人,纔給他知道神的奧秘;……」(阿爾瑪書26:22)。……

詩篇作者大衛在年輕時就知道了這個靈性力量的來源。 靈輕聲說:「你們要休息,要知道我是神!……雅各的神是 我的避難所!」(詩篇46:10-11)。

大家都應該知道,古代眾先知都已學到如何藉由祈禱與 主溝通,並學到依照主自己的方式與祂交談,然後獲得禱告 的回答。……

主告訴先知以利亞:「『你出來站在山上,在我面前。』 那時耶和華從那裡經過,在祂面前有烈風大作,崩山碎石, 耶和華卻不在風中;風後地震,耶和華卻不在其中;

「地震後有火,耶和華也不在火中;火後有微小的聲音。

「以利亞聽見,就用外衣蒙上臉,出來站在洞口……」 (列王紀上19:11-13)。

在很多的情況之下,神是以這種微小的聲音說話,就像 他對洞穴中的以利亞說話那樣,但我們不一定能實際聽到這 聲音。因爲我們就像一部有瑕疵的收音機,可能會對不準神 的頻率。

……今日男女所過的生活往往遠離屬靈的事物,以致當主親自對他們說話,或用聽不見的聲音對他們的心意說話,或經由祂所授權的僕人對他們說話(這些主的僕人在靈的指示下所說的話,就如同祂親自發出的聲音)時,他們就和耶路撒冷的那些人一樣,只聽見一種雜音。他們也同樣得不到智慧的啓發、內心的平安,即主透過祂的先知僕人們所傳達的心意。

······李海的孫子以諾斯讓我們瞭解到,爲何有些人能獲得屬神事物的知識,而其他人卻不能。以諾斯敘述了他如何致力於獲得罪的赦免,好使他配稱接受所蒙得的崇高召喚。

他最後說道:「正當我內心這樣熱烈禱告時,主的聲音 再度進入了我心中,說:我必按照你弟兄們遵守我誡命的努 力程度來賞罰他們……」[以諾斯書1:10]。

簡單地說,你們要知道一項重要的原則:並不是主遠離 我們,而是我們因爲無法遵守誡命而遠離祂。12

我們向主祈求祝福時,要確使自己處於配稱的狀態,才 會接受到所祈求的事物。<sup>13</sup>

難道你們不想生活配稱,以便神對你們說話時,你們能聽見,或能配稱獲得天使的造訪,或者也許是準備好到主的面前?主已告訴我們如何能作好準備。祂在一項偉大的啓示中這麼說道:「實在地,主這樣說:每一個拋棄他的罪惡而歸向我,呼求我的名,服從我的聲音,並且遵守我誡命的人,必將見到我的面並且知道我是存在的」(教約93:1)。

當天上的聲音臨到滿地富地的人民時,他們聽不懂。對他們而言,那只是一陣令人困惑的雜音。他們調整好他們的心,才聽到了一些話,卻還是聽不懂;但等到他們用全部心意專注地傾聽後,就聽懂了那聲音(見尼腓三書11:3-5)。14

願神准許我們每個人都生活配稱,得以透過聖靈與神接近,毫不懷疑地知道祂的確活著,並且準備好有一天能來到 祂面前。15

# 研讀與討論的建議

- 我們會在哪些事情上獲得啓示?我們如何能夠增強傾聽主 的聲音以及「在啓示的原則中成長」的能力?
- 透過聖靈細微的聲音獲得啓示的方法有哪些?

- 說禱告詞以及與神交談之間有何不同?「用真心」(摩羅乃書10:4)祈禱是什麼意思?
- 知道你是神的兒子或女兒,如何影響你在祈禱中與祂接近的方式?那項知識如何使你能夠信任祂?
- 當你面對重要的決定,你應該怎麼做來獲得主的指引?遵 照聖靈的提示行事,爲什麼需要勇氣?
- 我們有時會怎麼「遠離」天父?我們如何能在自己的生活 和家庭中不斷與祂更接近?

#### 註

- 1.Stand Ye in Holy Places (1974), 139.
- 2.In Conference Report, Oct. 1966, 115; or *Improvement Era*, Dec. 1966, 1142.
- 3.Stand Ye in Holy Places, 138--42, 144--45.
- 4. "How Primary Teachers Can Strengthen Their Testimonies," 1953年4月3日,在第47屆年度兒童 會大會上演說。耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第6-7頁。
- "To Be on Speaking Terms with God," 1973年10月12日,鹽湖神學 研究所祈禱會,耶穌基督後期聖徒 教會歷史圖書館檔案,第4-5,7頁。
- 6.1972年9月26日,在瑞士洛桑教友大 會上演說,耶穌基督後期聖徒教會 歷史部門,第2頁。

- 7. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 126.
- 8.Qualities of Leadership, address to the Latter-day Saint Student Association convention, Aug. 1970, 5.
- 9. "Cram for Life's Final Examination," 1954年1月5日,在楊百翰大學所作的 演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部 門,第9頁。
- 10.Ye Are the Light of the World (1974), 115, 120.
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 130.
- 12.In Conference Report, Oct. 1966, 115-17; or *Improvement Era*, Dec. 1966, 1142-43.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 129.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 429.
- 15.In Conference Report, Oct. 1966, 119; or *Improvement Era*, Dec. 1966, 1144.

# 經文, 「靈性的水庫」

勤讀經文如何使我們的靈性增長, 帶領我們通往永生?

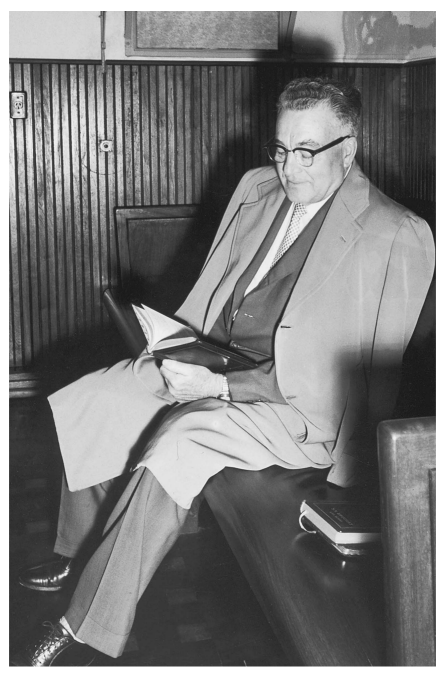
# 前言

李海樂會長與夫人李詹森費莉達在1972年巡訪歐洲及聖地,教導傳教士福音教義。興格萊戈登長老與夫人興格萊瑪喬麗陪同前往。興格萊姊妹回憶道:「看著李會長怎樣融入一個場面是很有意思的。我們與傳教士的聚會通常是早上,那時教堂裡擠滿了全部時間傳教士和當地的部分時間傳教士。他站起來對他們演講時,幾乎是不先寒暄,也不來開場白的,他直接翻開經文開始演講。他靈活自如地引述經文,有時候很難知道他所說的是自己的話,還是在引述經文。有一次在這樣的聚會結束後,我請教他是怎樣把經文背起來的……他想了一會兒,然後說道:『我覺得我從來不刻意背經文。我想我只是熟讀經文,所以經文就融入我的思想和語彙中了。』」1

# 李海樂的教訓

# 我們爲什麼應該研讀經文?

正如水在往昔和今日對於身體都是不可或缺的……,主 耶穌基督的福音對於神之兒女的靈性生命也是不可或缺的。 救主在撒馬利亞的井邊對那個婦人所說的話也蘊含了同樣的



李海樂會長喜愛經文,也引用經文教導聖徒。 他說:「我們若不每天研讀經文,我們的見證會逐漸薄弱, 我們的靈性也不會增強。」

道理,祂說:「……人若喝我所賜的水就永遠不渴。我所賜的水要在他裡頭成爲泉源,直湧到永生」(約翰福音4:14)。

靈性之泉的大貯水池,即所謂的經文,已在這時代提供給我們,並且受到保管,好使所有人都能領受並在靈性上得飽足且不會乾渴。這些經文備受重視,可從救主的這番話便可看出,祂說:「你們查考聖經,因你們以爲內中有永生;給我作見證的就是這經」(約翰福音5:39)。再以尼腓人的經驗爲例,他們被派去取回銅葉片,因那些葉片上記載了與那群人民的福祉息息相關的經文。尼腓的敘述說明了那些經文的用途,他說:「……我把所有這些經文中的比喻都比作了我們,使我們好獲得益處和學識」(尼腓一書19:23)。……經過了這些世代,天父的信息受到了保護及細心保管,還要注意的是,這個時代的經文是出自最純正的源頭,一如山上源頭處的水,才是最純淨的水;最純正、而且最不會受到污染的神之話語,是從活著先知的口中發出的;這些先知已蒙選派,在我們所處的時代帶領以色列。2

我們的天父在各福音期藉著靈感將神聖經文賜給我們,即祂的兒女,好讓我們經由對祂的信心來明智地克服誘惑。這些經文「於教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的,叫屬神的人得以完全,預備行各樣的善事」(提摩太後書3:16-17)。經文在天父的計畫中非常重要。經文上記載神曾吩咐人取人性命,以獲得寶貴的紀錄;若沒有這些紀錄,祂的兒女就會因世界的黑暗而跌倒、變得盲目〔見尼腓一書4:13〕。3

近來我們傾向於較感興趣去閱讀經文的評註,但絕沒有 任何事情比捧著經文閱讀更爲重要。……當我閱讀經文時, 從中所獲得的是更令人振奮、更充滿靈性而且更意義深遠的 事情。……今天沒有任何事情比培養兒女對經文本身的喜愛 更爲重要且必需的。4 夫子勸誡我們要查考經文,因爲我們可以從經文中找到 通往永生的道路,因爲經文作證我們都必須走上那條道路, 才能獲得永生,與救主及「那差〔祂〕來的父」(見約翰福音 5:30)同住。5

#### 研讀摩門經如何培養及保持我們的靈性?

斯密約瑟先知曾在給領袖們的勸誠中強調摩門經的價值,我總覺得,這項勸誠要比我們許多人所想的還具有更深遠的意義。他表示:「我告訴過弟兄們,摩門經是世界上最正確的一本書,也是我們宗教的拱心石,人若遵循其中的教訓,比遵循任何其他的書更能接近神」(History of the Church, 4:461)。

對我而言,這部經文不僅描述了福音的正確眞理,而且,藉著第二位見證人,我們可以更確切明白古代眾先知、 救主及其門徒在世上對眾人所給予的教導的意義。6

若有人想更接近神,只要閱讀摩門經便可以如願。7

沒有任何事比年復一年地反覆閱讀摩門經中所教導的寶 貴事情,更能增強你對屬靈事物的喜好並維持你的靈性程 度。我們已獲得豐滿的福音,而這豐滿福音是由天使摩羅乃 託付給世人的。舉例來說,我們已聽過艾斯華會長講這個故 事,他曾在聖殿中當著其他傳道部會長的面作見證。他說, 幾年前他主領北部諸州傳道部時,作了一個夢(或說是看到 了一個異象),他在夢中造訪克謨拉山,心中所想到的盡是在 這神聖地點所發生過的事情。隨後這個明顯的挑戰臨到他: 「去向世人宣講摩門經,它將帶領世人歸向基督」。8 你若想增強學生的力量去對抗……叛教者的教導、對抗 會使他們對聖經信心動搖的所謂學術評論家,就先讓他們對 摩門經的教導有基本的瞭解。一遍又一遍地複習。

你最近一次讀摩門經是在多久以前?不久前我分別和兩位弟兄面談的時候,感到很震驚。他們幾年前都曾在福音進修班,也擔任過其他的教導工作,他們兩人都獲得了研究所學位。但他們如今已偏離福音真理,變得很喜歡質疑爭辯,而且存心毀謗、批評教會的教導。

我和他們兩人談過話,當我問起他們閱讀摩門經的情形,他們其中一人對我說:「我上次讀摩門經是十四年前的事了。」

另一個人則是說:「我根本不記得我最後一次讀摩門經是什麼時候了。」我們任何人若不繼續汲取這本最寶貴書籍的教訓,也會導致這樣的後果。主賜給我們這本書是爲了一個目的——導正我們這時代的所有錯誤及紛爭,正如祂在其他時代所應許的那樣。9

我和我們州立大學的一位知名人士談過話……。儘管他是教友,過去卻一直在不知不覺中挑起和擴大一些疑慮,而此種疑慮摧毀著這些年輕學子的信心。他說:「李弟兄,最近這三個月以來,我已不再這麼做了。」

於是我問道:「是什麼使你改變的?」他作了一番很有 趣的表白:

「我曾經有二十年的時間不看摩門經,但是後來我接受了一項教會的指派,做點事情,這讓我必須研讀摩門經和福音,於是我在最近幾個月再度全心投入教會。現在當我的學生們對於哲學上的教導感到困惑而來找我,我就私底下對他

們說:『現在別困惑了,你我都知道福音是真實的,教會才 是對的。』」<sup>10</sup>

## 經文在哪些方面提供真理的標準?

近年來所引進的教育及哲學的理論,對於宗教、道德及家庭關係的一切舊標準都提出了質疑。現代反對宗教崇拜的人處心積慮地……要使人們對於經文中固有的信實可靠的教導喪失信心,並企圖〔代之以〕未受神啓發、會隨著時地而改變的人爲倫理教義。11

我要說,我們需要教導我們的人民從經文中找答案。但願我們每個人都有足夠的智慧說:除非我們能在經文中找到教義上的答案,否則我們無法回答任何問題!要是我們聽見有人教導與經文相違背的事情,我們每個人都能知道他所說的是否有誤——就是這麼簡單。但是很遺憾地,我們有太多人不讀經文。我們不知道經文的內容,因此我們就對我們原本該從經文中學到的事情妄加臆測,我想這是我們今日的一大危險。

當我與傳教士會面,他們問到有關聖殿的事情時,我會 在討論結束時對他們說:「除非我能從標準經典中或本教會 總會會長的確切聲明中找到答案,否則我不敢回答你們的任 何問題。」

主在標準經典中已賜給我們一些方法,我們應藉此方法 測出真理與謬論。但願我們都能留意祂的話語:「你要把你 已接受到的,已在我經文中賜給你作爲律法的那些事,作爲 管理我教會的律法」(教約42:59)。12

永遠有誘惑讓人忽略主已啓示的部分,企圖在某些情況 下運用想像力或對這些教導擅加臆測。我希望你們要記住: 絕對不要忽略主已啓示的部分。你若不知道,就說不知道; 但不要在你應知道的時候說你不知道,因爲你應該受教於經文。針對耶穌基督福音的教導所提出的問題,應該儘可能從 經文中找出解答。13

我們擁有其他教會所沒有的:即四部偉大的經典,只要 我們將之讀完,其中的真理便昭然若揭,我們顯而易見地不 需要身處於錯誤之中。例如,當我們想瞭解主在稗子的比喻 中所指的含意,我們只要閱讀教義和聖約第86章的啓示,便 可知道主的解釋。我們若想知道有關八福的教導或主的祈禱 文,我們可在尼腓三書讀到內容更詳盡的版本。許多原本模 糊不明的觀念會在我們心中變得清晰而明確。14

#### 我們在教導福音時,爲何應使用經文?

這與那些應該教導神之兒女去教導福音原則的人有關。 我們不是被選派來教導觀念或臆測真理的;也不是被選派來 教導世上的哲學或科學;而是被選派來教導四部標準經典— 一聖經、摩門經、教義和聖約及無價珍珠之中的福音原則。

當我們想到那是我們教導的範圍,我們就有特權知道其中的真理並擁有世人所知道最完整的經文。惟有本教會教友擁有這項偉大的特權。15

我們相信,我們的教友所渴求的是未被稀釋、具有豐滿 真理與見解的福音,……我們不要在家中或在教會課堂中犯 下讓〔我們的教友〕感到乏味的錯誤;當他們極爲飢渴地想 從活水泉源暢飲時,不要只讓他們淺嚐已被稀釋的福音!… …有些人似乎已忘記,主已賜給我們用以對抗一切邪惡的最 強大武器,據祂自己所宣稱的,這項武器是在經文中可找到 的、明白易懂的救恩教義。我們驚聞有些弟兄處於這個複雜 的社會中,……已選擇捨棄既定的學習內容,轉而支持與基本的福音真理背道而馳的各種學說論調。16

本教會的一切教導都應以經文爲根據……。我們應該從經文中取材,當你想到經文上的故事或摩門經中的啓示,就去引用,只要能在這些經典中找到的,就不要從其他來源去取材。我們稱這些經典爲本教會的標準經典,因爲經文就是標準。要是你想測知眞理,就要用教會這四部標準經典去衡量,……要是它不在這些標準經典之中,你便可認定那是個推論,換言之,純屬個人意見。它若與經文的記載相違背,你可以用同樣的方式知道那不是眞的。這是你藉以測知所有眞理的標準。你若不知道這些標準,便不足以測知眞理。17

我回想著……我在兒童會學習經文的情形……。誠如保羅所言,信心來自聆聽神的話語〔見羅馬書10:17〕。……在兒童會班級,我有個很好的老師——她很好,並不是因爲她取得了教育學位並且有很完美的教學理論,而是她有一項信念……:若要協助我們建立信心,就必須教導我們經文。18

# 我們的見證和靈性會藉由勤於研讀經文而成長嗎?

你們……仍繼續勤於研讀經文來增強自己的見證嗎?你們有每天閱讀經文的習慣嗎?我們若不每天研讀經文,我們的見證會逐漸薄弱,我們的靈性也不會增強。我們自己必須研讀經文,使之成爲每天的習慣。19

研讀福音是你們培養靈性的方法。20

你們每天在家要儘量抽出一些時間,讓自己有段安靜沉 思的時光;也要教導別人這麼做。每天至少研讀經文三十分 鐘,無論是清晨或深夜,選一個最適合自己的時間,讓自己 有一個小時的虔敬沉思,使你們能在此時與神和諧,與祂討 論人類理解力無法洞悉、人類力量難以承擔的問題。<sup>21</sup>

把握每一天去閱讀這些神聖經文。但是只藉著研讀來學習祂的生平事蹟和事工是不夠的。有人問夫子,要如何才能認識祂和祂的教義,救主回答這問題時,說道:「人若立志遵著祂的旨意行,就必曉得這教訓或是出於神,或是我憑著自己說的」(約翰福音7:17)。你會把一個從來不在實驗室裡作實驗的人當作是科學權威嗎?你會留心聽一個不懂音樂的樂評家談音樂或是不會繪畫的藝評家談畫嗎?所以,要是你想「認識神」,就必須行祂的旨意、遵守祂的誡命並將耶穌所具有的美德付諸實行。22

我們都在事奉主。我們若生活配稱,都有權獲得靈性的 指引。願神准許我們都能生活配稱並研讀經文,讓這項閱讀 成爲我們每天的習慣,使我們不致辜負我們蒙召喚在父的國 度中所承擔的崇高使命。<sup>23</sup>

# 研讀與討論的建議

- 經文對我們的靈性生命,在哪些方面就像水對我們的身體 一樣,是不可缺少的?研讀經文如何幫助我們克服誘惑?
- 摩門經以哪些方式帶領我們歸向耶穌基督?摩門經如何幫助 我們辨識眞理與錯誤?研讀摩門經如何影響了你的生活?
- 關於從經文中找到你的問題的解答,你有哪些親身的經驗?

- 當我們在教導時,憑藉經文和先知的教導爲什麼很重要?
- 你如何能讓研讀經文成爲生活中優先要做的事?你如何能 鼓勵子女或其他家人研讀經文?
- 研讀經文如何增強我們的能力,使我們能完成「我們蒙召 喚在父的國度中所承擔的崇高使命」?

#### 註

- 1. Glimpses into the Life and Heart of Marjorie Pay Hinckley, ed. Virginia H. Pearce (1999), 21.
- 2.In Conference Report, Oct. 1943, 101.
- 3.Stand Ye in Holy Places (1974), 370.
- 4. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 152--53.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 150.
- 6.The Teachings of Harold B. Lee, 154.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 155.
- 8. "Restoration of the Gospel," 1954年,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案,第19-20頁。
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 157.
- 10.Ye Are the Light of the World (1974), 105.
- 11. Decisions for Successful Living (1973), 11.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 153.

- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 154.
- 14.Ye Are the Light of the World, 109.
- 15.Ye Are the Light of the World, 96.
- 16. The Teachings of Harold B. Lee, 450-51.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 148-49.
- 18. "How Primary Teachers Can Strengthen Their Testimonies," 1953 年4月3日,在第47屆年度兒童會大會上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第9頁。
- 19.1970年12月12日,地區代表講習會, 耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔 案,第10頁。
- 20.1950年7月6日,南加州地區福利農場 奉獻典禮,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案。
- 21. The Teachings of Harold B. Lee, 152.
- 22. The Teachings of Harold B. Lee, 150.
- 23. The Teachings of Harold B. Lee, 152.

# 斯密約瑟,活神的先知

對斯密約瑟的先知使命有見證, 爲什麼與我們對耶穌基督的福音有見證 是息息相關的?

#### 前言

李海樂會長對斯密約瑟有堅強的見證,他教導福音原則時經常引用這位先知的話語。他知道若要對耶穌基督的福音有見證,必須先對斯密約瑟先知的使命有見證。他遇過不少人都對這位先知沒有見證,他的一個朋友讀過摩門經,談到很「推崇此書的教導」。李會長問他:「那你何不以行動來表示?……你何不加入教會?」這個人若有所思地回答:「我想最大的原因是斯密約瑟和我相距太近了,要是他生活在兩千年前,我想我會相信。可是他和我相距太近了,我想這就是我無法接受的原因。」李會長談到他這個朋友的反應:「這裡有個人說:『我相信生活在一千多年以前的已逝先知,但卻很難相信一位活著的先知。』」1

還有一次,有個婦人說:「你是知道的,我接受這教會的一切事情,只有一項例外,……我無法接受斯密約瑟是神的先知的這個事實。」李會長表示:「我不知道一個人怎麼可能接受了福音,卻不接受復興這福音的人。」2

李會長說:「我們在心思及意念中必須確切知道:耶穌是基督,是世界的救主;我們必須知道:這的確是耶穌基督的教會,是末世時代神在地面上的國度;我們最後都必須獲得見證,知道斯密約瑟是神的先知。」<sup>3</sup>



李海樂會長作證說:「我……知道斯密約瑟是活神的先知。 我知道他的降生及死亡是爲了 把藉以獲得救恩的工具帶給這世代。」

# 李海樂的教訓

# 我們爲什麼必須 對斯密約瑟是神的先知有見證?

神真正的先知有什麼特徵?第一,在他所處的時代及他的人民當中,他是神的代言人;第二,他重申古代的真理並努力讓人民遵從福音的不變律法;第三,他從神那裡獲得更多的啓示,以應付那項逐步揭示的計畫所產生的問題。像這類來自神的新的真理,惟有透過當代先知才能來到。斯密約瑟便是這樣的人物,他確實是神的先知。誠如阿摩司先知所說:「主耶和華若不將奧祕指示祂的僕人——眾先知,就一無所行。」[阿摩司書3:7]4

給這世代;我知道他坐在高天並且持有這最後福音期的權鑰;我知道凡是跟隨他、聆聽他的教訓、承認他是神的先知並接受他的啓示及教導為神的話語,地獄之門必不勝過他們。[見教約21:4-6]5

我們必須相信,藉由斯密約瑟先知的神聖使命,福音的復興及教會的建立才得以完成。每位教友若要爲千禧年的統治作好準備,就必須對斯密約瑟所完成事工的神聖性具有個人的見證。救主降臨世間後,聖徒們就明白教導了此事,我們現代的一位領袖也曾重述此事,我想他談的是夫子「五個愚拙童女和五個聰明童女」的比喻〔見馬太福音25:1-13〕,「屆時必沒有人能靠著借來的光持守下去。每一個人都必須由自己內在的光引導。」〔Orson F. Whitney, Life of Heber C. Kimball (1945), 450.〕6

只要你們曾深入查考經文,並曾尋求那你們皆有權利藉 由聖靈見證而獲得的見證,你們內心會……體驗到一件最令 人振奮的事,那時你們會在心裡說:「我現在以全部的靈魂 知道,並且前所未有地清楚知道,耶穌是主,世界的救主; 斯密約瑟這位殉教者是主在今日藉以復興祂教會的先知。」7

# 神如何準備斯密約瑟, 使他得以承擔復興先知的召喚?

主在斯密約瑟少年時代就興起他,賦予他權柄,教導他 一切必要的事,使他獲得聖職,在此末世奠立神國的根基。8

綜觀歷史,先知領袖都是從極平凡的社會階層中揀選出來的,從未在神學院受過神學訓練。請想想諸位先知。我趁此機會回顧了以往的歷史:以利沙是生活富庶的農夫;阿摩司在猶大放羊;以賽亞先知是耶路撒冷的居民;彌迦是猶大的村民;耶利米是古老祭司家族的年輕人;以西結是聖殿的祭司;彼得、安得烈、雅各和約翰都是打漁的;耶穌和祂的父親約瑟則是木匠。這或許說明了主爲什麼揀選〔斯密約瑟先知〕爲本福音期的先知領袖。……祂會使祂所揀選的人瞭解屬神事物的智慧——對於只在屬世事物上受過訓練的人而言,所有這一類的事物都是愚蠢的。9

在斯密約瑟先知的少年時期,他突然獲得人類前所未有的兩項偉大啓示之前,都曾受到魔鬼的力量阻撓——一次在聖林中,另一次則是在克謨拉山上。先知似乎一直都有必要去瞭解那個勢力的本質和力量,以便作好準備戰勝它。10

先知之所以成爲靈性的領袖,不是因爲他研究宗教書籍,也不是因爲他接受過神學教育。……一個人會成爲先知或宗教領袖,是由於他實際的靈性經驗。因此,真正的屬靈專家都是直接得到神的認可。11

# 主透過斯密約瑟先知 完成了哪些偉大的事情?

斯密約瑟先知的使命……在他出生之前至少2,400年就已 爲人所知。你還記得吧,有關摩西和約瑟……的預言記載在 銅頁片上,李海的兒子從雷班那裡取得這些銅頁片,頁片上 這預言所提及的人正是斯密約瑟先知:

「而且,約瑟〔無疑地是指被賣到埃及的那位約瑟〕確實地說:主這樣對我說:我必從你自己的子孫中興起一位精選的先知;……我要賜給他權力,把我的話傳給你自己的子孫——不僅要傳我的話,主說,也要說服他們相信那將來流傳於他們之中的我的話。……主必祝福那位先見;那些企圖毀滅他的必驚慌失措;……他必和我同名;也必和他父親同名,他必像我;因爲那件主要藉著祂的手而帶來的東西,必藉著主的力量而將我的人民帶到救恩。」〔見尼腓二書3:7,11,14-15〕12

本福音期就如同世上的前幾個福音期一樣,父與子這兩位榮耀的人物可以與人談話,讓人看得到,祂們透過現代的先知斯密約瑟賜下有關神和祂的兒子,也就是我們的救主的真正知識。祂們與約瑟交談,顯示祂們實際的身體,並開啓了豐滿時代的福音期,藉此準備主的第二次來臨,祂將在千禧年開始時,以萬主之主、萬王之王的身分統治世界。13



在第一次異象中,主所揀選的先知獲賜了 「有關父神及其子本質的啓示」, 從而引進了豐滿時代福音期。

每當我們信心減弱、知識退步時,主總是在祂的慈悲中 復興更多有關神及其子的完整知識;每當我們源源不斷獲得 大量有關父與子的神聖知識時,我們便說我們有了一個新的 福音期。在亞當的時代、亞伯拉罕的時代、摩西的時代是如 此;在祂拜訪尼腓人、以諾城人民的時候是如此;在救主到 人們中間,教導他們神與神子之間關係的時候也是如此…… 具有深遠意義的是,爲了展開這豐滿時代的福音期,主 是用什麼方式將此福音期引進呢?是透過給少年先知斯密約 瑟的有關父神及其子本質的啓示。14

「斯密約瑟,主的先知和先見,只是除去耶穌以外,對於這世界上人們的救恩,比任何其他曾活於世上的人作得都多」(教約135:3)。現在有些人或許認爲這句話是言過其實,但我們只要想到,神在短短兩年內,經由這位了不起的年輕人帶來了摩門經這部偉大的經典,即主的使命的第二個見證,我們便不會如此認爲了。……這位年輕人沒有淵博的學識,卻在全能之神的力量驅動下,將陌生文字所作的紀錄翻譯成我們現行文字的紀錄,讓我們在其中找到了豐滿的永恆福音。15

斯密約瑟這位年輕人在當時既沒有受過神學訓練,也沒有受過高等教育,……但他溫順地聽從靈的教導和低語。若非如此,斯密約瑟無法建立本教會,也無法將主的經典——摩門經——呈現給世人。人們會嘲笑斯密約瑟先知只是個凡人,他們會質疑本教會建立的方式 ,但摩門經就像一座紀念碑屹立在我們的眼前。約瑟是個凡人——無法完成此事,但在全能之神的力量驅動下,約瑟能夠且確實地完成了奇妙的事工,在耶穌基督的復興福音中使教會自模糊和黑暗中顯現出來。16

〔摩羅乃〕向先知宣布……,帶著權能向各國傳播豐滿福音的時候已近在眼前。這應驗了約翰所蒙得的應許:天使將飛在空中,「有永遠的〔豐滿〕福音要傳給住在地上的人」(啓示錄14:6)。當摩門經這份已被宣稱包含豐滿福音的紀錄透過斯密約瑟先知復興給世人時,豐滿福音的復興即告完成。17

1823年9月21日,〔摩羅乃向斯密約瑟顯現並宣告;所宣告的部分內容如下〕:「爲彌賽亞第二次來臨作準備的工作即將開始;豐滿的福音即將被有力的傳給各國,而準備好在千禧年統治期間生活的人民。」(History of the Church, 4:537)。換言之,福音復興的主要目的是讓一個民族準備好在主來臨時站在祂面前;若非如此,……我們無法站立在祂的面前。18

今日神在地面上國度的事工使斯密約瑟先知名垂千古。 數百萬人已承認他完成了一項榮耀的使命,他向全世人宣布 該項使命並指導神的事工。我們繼承了耶穌基督福音這寶貴 的無價珍珠,斯密約瑟是神的工具,他復興了這福音,使我 們活著,或死去(若有必要),使我們適時爲千禧年的統治作 好準備。我們應將此事謹記在心。現在趁著還有一些時間, 是我們爲迎見神而作好準備的時候了。19

# 研讀與討論的建議

- 我們如何才能對斯密約瑟先知的使命有更堅強的見證?哪 些事曾鞏固你對這位先知的見證?
- 我們要如何學習約瑟先知的榜樣,以增進我們的智慧及靈性?在斯密約瑟的一生中,可清楚看見他具有哪些基督般的特質?
- 有哪些基本真理是透過斯密約瑟先知而揭示的?
- 斯密約瑟已爲神所有兒女的救恩做了哪些事?斯密約瑟先 知所獲得的啓示,使你的生活在哪些方面有所不同?
- 你要如何與人分享你對斯密約瑟先知的見證?

#### 註

- 1. "The Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator," 1964年7月8日, 對楊百翰大學福音進修班及神學研究 所教職員演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第2-3頁。
- 2. "He Lived Great, Died Great in Eyes of God and His People," *Church News*, 10 Dec. 1955, 4.
- 3. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 371.
- 4. "He Lived Great," 13.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 371.
- 6.In Conference Report, Oct. 1956, 62.
- 7. "Two Great Commemorations," 1972年12月14日,給教會辦公大樓員 工的聖誕信息,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第6頁。
- 8.In Conference Report, Oct. 1972, 18; 參閱1973年5月,聖徒之聲,第11頁。

- 9. "A Man among Men---A Man of Inspiration," 1968年9月29日,於 第四屆年度麥基奧紀念日所作的演 說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部 門檔案,第12頁。
- 10. The Teachings of Harold B. Lee, 372.
- 11. "He Lived Great," 5.
- 12. "He Lived Great," 5.
- 13. In Conference Report, Apr. 1969, 132--33; or *Improvement Era*, June 1969, 105.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 373--74.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 372.
- 16. The Teachings of Harold B. Lee, 372.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 374.
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 375.
- 19 In Conference Report, Munich Germany Area Conference 1973, 7.



此照片顯示出在1972年10月6日的莊嚴集會中, 總會會長團支持李海樂爲本教會總會會長。 譚以東會長站在講台上, 羅慕義墨林會長則站在李會長右側。

# 聆聽耶穌基督 真正使者的信息

我們如何更忠信地追隨活著的先知?

# 前言

其所密斐亭約瑟於1972年7月過世後,李海樂成爲本教會第十一任總會會長。不久之後,李會長到鹽湖聖殿中的一個房間,裡面懸掛了之前十任會長的畫像。「在沉思默禱中,」他回憶道,「我逐一觀察那些以前蒙同樣召喚的人的畫像,他們是屬神的人,忠實而純潔的人,神的高貴子民。」他沈思著這最後福音期每位先知的特質和成就,最終來到了最後一幅畫像前。「斯密斐亭約瑟會長,我所敬愛的先知、領袖,帶著他那一貫的笑容,酷愛眞理,決不妥協。……那一刻,他似乎把一股浩然正氣傳給我,並且對我說,『你去,照樣做。』……

「我藉由比親眼所見更有力的見證知道,如同主所宣布的:『神的國度的權鑰已被交託地上的人類〔從斯密約瑟先知到他的繼任者一直持續到現在〕,並且福音將從那裡滾動出去到大地的各盡頭』」〔教約65:2〕。1

本教會總會會長是世上惟一有權柄行使所有聖職權鑰的 人。有位近代先知曾教導說:「若總會會長生病,或無法完 全履行該職務上的一切責任,與他共同組成總會會長團定額 組的兩位副會長就會繼續執行會長團的工作。任何重大的問 題、政策、計畫或教義,都會經過總會會長團的兩位副會長 以及十二使徒定額組的成員在議會中審慎思考;若非一切相關事物都完全達成一致,總會會長團及十二使徒定額組就不會做出任何決定。藉著此一啓示的方式,教會得以向前邁進,不受任何阻礙。」<sup>2</sup>

身為主教會中的教友,我們可以對活著先知的指引有完全的信心,李會長稱活著的先知為主的「真正使者」。李會長教導說:「如果主的兒女,包括所有在世上的人,無論是什麼國籍、膚色或宗教,都注意聽耶穌基督福音的真正使者的呼喚,……那麼每個人都會在適當時刻看見主,並且知道祂是存在的」。3

藉著追隨主的先知,我們可以安全抵達我們最終的目的 地——回到我們天父的面前。

## 李海樂的教訓

# 本教會總會會長在哪些方面 是主的國度的看守者?

要記住,本教會的總會會長不是本教會的元首。本教會的元首是主及夫子,耶穌基督,祂統治並管理……。在這亂世之中,我們可以確定是祂在指引,別忘了這點。4

「〔耶穌〕是教會全體之首。祂是元始,是從死裡首先復生的,使祂可以在凡事上居首位。」(歌羅西書1:18)然而在每個福音期,當世上已有福音,並且教會也在世上建立時,主的確會在各福音期每次指派一個人,賦予他權柄,稱他爲總會會長,或教會的先知、先見及啓示者。這些頭銜及這種權柄的授與並不會使人成爲「教會的元首」——這頭銜是屬於耶穌基督的;但這會使他成爲神的代言人,代替神行事,神藉由指示,透過他對祂的人民說話,賜下原則及教儀或是予以撤銷,或提出有關審判的警告。……

……教會的總會會長是主的屋宇或國度的看守者。各方面的權鑰都交託在他手中。他在主的指示下把權鑰賜給其他教友,來執行洗禮、宣講福音、按手在病人頭上、主領不同的職位或給予教導。他只給予某些人權柄來執行聖殿教儀或執行「在地上及天上都被束縛」的婚姻儀式。5

先知是具有靈感且由神任命的啓示者,也是神的心意及 旨意的詮釋者。他在我們這時代持有神國的權鑰,這權鑰正 是彼得在他的時代身爲教會在世上的總會會長時所獲賜的。6

我要唸一段〔克拉克路賓會長〕在另一次所寫的記事:「我們必須記住……只有主領的大祭司,即總會會長……有權利爲教會接受啓示,不論是新的、修改的;或針對在教會中產生約束力的經文所提出權威的解釋;……他也代表耶穌基督後期教會,即惟一眞實的教會,他是神在世上的惟一代言人。只有他可以向他的人民宣布神的心意及旨意。世上任何其他教會的職員都沒有這項崇高的權利與殊榮。」〔Church News, 31 July 1954, 10.〕7

本教會總會會長是惟一有權柄提出新教義的人,他會將 之當作神的啓示來宣布,之後將獲得十二使徒議會同意並由 教會全體教友予以支持。8

## 本教會總會會長是如何揀選的?

若有人問:本教會總會會長是如何揀選的?簡單而正確的答案應該是信條第五條:「我們信人必須藉著預言和具有權柄之人的按手禮,蒙神召喚,才可以傳講福音和執行其教儀。」

一個人的總會會長召喚其實在他蒙召喚、按立及按手選 派成為十二使徒定額組成員時便開始了。這種藉由預言所做 的召喚,或換言之,由主的靈感賜予持有總會會長團權鑰之 人而來的召喚,加上隨後經由持有同一權柄之人所執行的按 立及按手選派,讓每位使徒成爲具有使徒身分的十二人所組 成的聖職定額組成員。

由本教會總會會長(他與其他蒙按立的使徒一同持有神國度的權鑰)如此親手按立的每位使徒,都獲賜所需的聖職權柄,以擔任教會中的各項職位,若蒙主領的當局人員召喚並在全體教友所組成的會議中獲得一致支持,甚至可擔任總會會長團的職位。

……總會會長過世後,次一階層的團體,即十二使徒定額組,立刻成爲主領當局人員。在一位總會會長正式蒙按立到此職位並獲得支持之前,十二使徒定額組會長自動成爲代理的總會會長。……

總會會長團及十二使徒的所有成員定期被支持爲「先知、先見和啓示者」,……這表示,蒙如此揀選和按立的使徒,根據下述引用有關此項主題的經文來說,他若「被團體揀選〔這是指十二使徒定額組全體成員〕,被任命和按立那職位,並且被教會的信任,信心,和祈禱所支持」,而又符合一項條件,即他是資深使徒,或該團體的會長,就可主領教會(見教約107:22)。9

當我從前是十二使徒議會中資歷最淺的一員時,我第一次參與總會會長團改組是在郭禧伯會長逝世時。……當〔新任〕會長提出兩位副會長的名字,他們一在房間的一端就座,我內心就有了見證,知道這是主所要的總會會長團。這項真理,像喇叭聲傳入我的耳中,使我深信不疑。

·····除非本教會的教友確信他們是由正確的方式所帶領,也確信這些屬神的人具有靈感並經由神適當委派,否則他們就不算真正歸信。10

〔主〕揭示律法,祂揀選、任命職員並且有權隨其意思訓誡、糾正甚或革除他們。因此祂與教會之間建立直接啓示的永久〔溝通管道〕實屬必要。上述事實有前例可循,我們來談談經文中所記載的各時代的實例。這種管理體制始於伊甸園,神任命亞當管理大地並賜給他律法。從亞當到挪亞,從挪亞到麥基洗德、亞伯拉罕、以撒、雅各、約瑟、摩西、撒母耳先知、約翰、耶穌和祂的使徒,這種管理體制以規律的傳承方式恆久持續地下去,所有這些人都由主所揀選,而不是由人民所揀選的。

人民在神國的政府中確可表達意見,然而他們不授予權柄,也無權剝奪它。例如:耶穌基督的十二位使徒不由人民揀選,也不由全體表決來革除他們的使徒身分。正如古代有神國的政府,現在這制度也已復興了。不是人民揀選斯密約瑟這位偉大的先知及使徒,而是神藉由以往揀選其他先知的方式揀選了他,也就是說,乃是藉由公開的異象以及祂自己從天上發出的聲音。11

由於我曾徹底思考過這項〔先知的〕職責,再加上多年來與總會當局人員的密切往來,我意識到:在此職位上的人時時刻刻都在我們所事奉之神的督導下,祂決不會讓擔任此職位的人將祂的教會帶入歧途。你們可以確信這點。每當我想到一個人在本教會居於領導地位之前所經歷的過程,我就會想到自己三十一年半的親身經驗,以及一生中曾遭遇過的各種情況——這是多麼堅苦卓絕的訓練計畫啊!當總會會長團有所變動時,我就將它與各政黨選舉美國總統或國王加冕就任的方式加以比較,看看藉著主的計畫,如何無怨無爭執

地完成這些變動。這項計畫是主所制定的,而就如主曾告訴 我們的,祂是絕不會出錯的。<sup>12</sup>

#### 我們爲什麼必須跟隨先知?

但願我們今日就能認眞省思,記住主已對我們說過的話。今日在這世上有祂的先知,你若想瞭解賜給這人民最新的啓示,就注意最近一期的大會報告,並特別詳閱總會會長團所說的話,……你將讀到天父所賜最好、最新的話語。我們毋須僅依賴著教會標準經典的內容,我們除了經文已告訴我們的之外,還有今日先知在此時此地告訴我們的話語,當危險來臨時,我們若想在錫安山上得到拯救,就要聆聽、遵從這些話語。13

今日當我們的總會當局人員依其權柄發言時,我們會聽 到有些人提出質疑,說道:「我從哪裡可找到可靠的根

據,讓你佐證你的話?」我們都會試著說:「你回去閱 讀本教會現任領袖有關此主題的演講詞,那麼你就會找到所 應尋找的一切可靠根據,因爲這是主的方式。祂的先知在此 世上,而啓示正如過去在世上各福音期、各時代的情形一 樣,是不可或缺且顯而易見的。」<sup>14</sup>

現在我們身爲教友惟一的安全之道,就是切實做到主在當初教會成立時給予教會的吩咐。我們必須學會留心主透過祂的先知而賜的話語和誡命,「當他……在完全神聖中行走於我面前〔時所接受的話語〕;……你們要以充分的忍耐和信心〔接受〕,……如同從我自己口中接受一樣」(教約21:4-5)。有些事需要以忍耐和信心待之。你或許不喜歡從總會當局而來的信息,它可能與你的政治立場不同,也可能與你的社會觀不同,甚至可能干擾了你的社交生活。但是如果你有耐心且有信心地聆聽這些事情,就彷彿那是主親口說的,

所蒙得的應許是:「地獄的門就不能勝過你們;是的,主神要從你們面前驅散黑暗的力量,並使諸天爲了你們的好處和 祂名的榮耀而震撼」(教約21:6)。15

對於你們身在各地的後期聖徒而言,你們若服從主在教會中所揀選的領袖,以耐心和信心去留意他們的忠告,你們將會得到那項應許〔在教約21:4-6〕。16

請信賴教會總會會長給予你們的教導。如果有任何矛盾,倘若你們想行走在光中,就請聽從總會會長。17

如果我們的人民,要在此充滿欺瞞而又謠言滿天飛的 〔亂世〕,得著安全的引導,就必須跟隨他們的領袖並尋求主 的靈的指引,以避免陷入那些精明操縱者的網羅。這些操縱 者以巧妙的詭辯吸引人們的注意,贏得追隨者擁護他們的主 張,有時是爲了達成陰險的行動。18

救主時代有許多人不相信祂是神的兒子。有些人說:「祂只不過是木匠約瑟的兒子。」還有人說:「祂是鬼王別西卜之子,」這是指祂是魔鬼的兒子。當祂行了一些神蹟時,他們說:「祂是……好酒的人,」意思是祂只不過是飲了烈酒。只有極少數的人會說:「您是基督,是永生神的兒子」(馬太福音16:16)。爲什麼不是每個人都看出祂是神的兒子呢?

我們唱:「我眞希望能和祂一起,祂用臂膀擁抱小孩。」 [參閱「每當我讀到那美好的故事」,兒童歌本,第35頁。] 我們許多人會接受救主所啓發的正直的教師所教導的教義, 卻不見得會接受救主本人。我們若無法接受在世上代表救主 的人,即使祂親自顯現,我們也不太容易去接受夫子祂本 人。……

在我傳教時,我們一群傳教士曾和我們的傳道部會長一 起到卡太基監獄。先知和他哥哥海侖殉教地點所縈繞的氣氛 讓我們深受感動,於是我們要求傳道部會長詳述導致這次殉教事件的始末,他所說的這番話讓我留下了深刻的印象,他說:「斯密約瑟先知死時,許多人的靈性也隨著他一起死了。每當神國的管理階層變動時,都會發生這樣的情形。楊百翰過世時,許多人的靈性也隨著他一起死了。泰來約翰過世時也是如此,本教會每位總會會長過世時都是如此。」……

有時候我們靈性死了,而我們使自己和純正的靈性之光 隔絕,忘記了今日在此地此時,我們有一位先知。<sup>19</sup>

這些來自上天所賜的使者在世上的各福音期代表主,而 他們所處的地位可用一位北歐旅行者所經歷的事來說明。我 們旅行者乘船從瑞典的斯德哥爾摩啓程,正駛進波羅的海。 爲此,船必須駛過一千多個島嶼,這位旅行者站在船頭的甲 板上,發現自己漸漸失去了耐心,因爲他覺得航海路線看來 似乎很草率。爲什麼不選擇駛向這個島或另一個島,那遠比 舵手所選的那條航道有趣多了!他情緒激動地對自己說道: 「這個老舵手到底是怎麼回事?他失去方向感了嗎?」突然間 他注意到既定的航道上有些像掃帚柄的棍子浮在水面上。原 來是有人已事先闢了這些水道,規劃了船隻航行最安全的航 道。在我們駛向不死和永生的人生航道上亦是如此:「神的 專業人員」藉由遵循上天所繪製的藍圖,已規劃了最安全快 樂的航線,並且預先警告我們要注意的危險區域。20

主會提醒祂的僕人正確帶領祂的教會。祂的眾先知會獲得主的啓發,對全體教友說:「這是正路,要行在其間」(以賽亞書30:21)。即使我們生活的這時代面臨了各種危機,正如現代啓示預測的,主希望我們所看到的是一個安定團結的景象。你還記得祂曾對祂的門徒說:「但是我的門徒們站在聖地,並且不被動搖」(教約45:32)。21

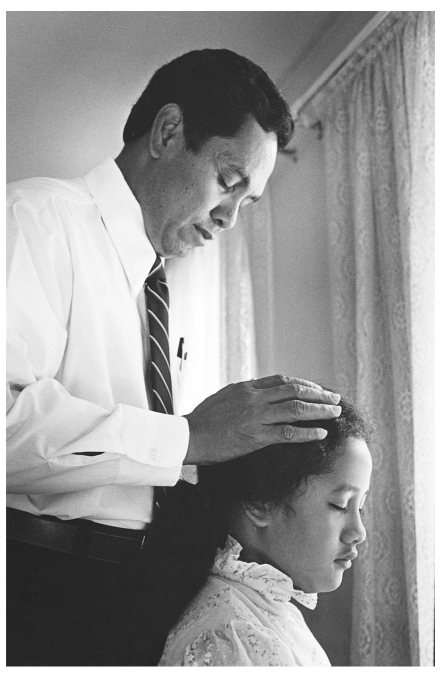
#### 研讀與討論的建議

- 本教會真正的元首是誰?主透過誰給予祂的教會指引及教導?
- 教會如何獲得新教義?
- 總會會長如何爲他的重責大任作好準備?主如何指示祂教 會總會會長揀選的過程?
- 活著先知所賜予的哪項忠告,曾讓你的生活因而蒙福?
- 有些人很尊重以往的先知卻不尊重活著的先知,你認爲這 是爲什麼呢?不聆聽活著先知的話語或質疑他的權柄會產 生什麼後果?
- 聆聽活著先知的話語及吩咐的人會得到什麼應許?

#### 註

- 1.In Conference Report, Oct. 1972, 18–20; 參閱1973年5月,聖徒之聲,第12頁。
- 2.Howard W. Hunter, in Conference Report, Oct. 1994, 6--7;參閱1995年1 月,聖徒之聲,第7頁。
- 3. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 522.
- 4. The Teachings of Harold B. Lee, 527.
- 5. Decisions for Successful Living (1973), 103, 105.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 531.
- 7.1970年5月10日,劍橋神學研究所教 友大會演說,耶穌基督後期聖徒教會 歷史圖書館檔案,第8頁。
- 8.The Teachings of Harold B. Lee, 543-44.
- $9. The\ Teachings\ of\ Harold\ B.\ Lee,\ 534-35.$
- 10. The Teachings of Harold B. Lee, 542-43.

- 11.The Teachings of Harold B. Lee, 547-48.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 535-36.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 471.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 428-29.
- 15. *The Teachings of Harold B. Lee*, 525-26.
- 16. The Teachings of Harold B. Lee, 529.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 532.
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 437.
- 19.Ye Are the Light of the World (1974), 31, 34--35.
- 20. *The Teachings of Harold B. Lee*, 534.
- 21. The Teachings of Harold B. Lee, 545.



李海樂會長勸誡聖職持有人: 「準備好自己成爲潔淨的器皿,在你們執行神聖的聖職教儀時, 使全能之神的力量得以透過你們而彰顯。」



## 博愛忠信的 聖職服務

博愛忠信的聖職服務如何能使 所有教友都蒙受祝福?

#### 前言

李海樂會長說了以下這則有關鹽湖聖殿的故事:「在規劃工程浩大的鹽湖聖殿時,建築師安吉爾楚門被要求寫一篇文章,……好讓教友們知道竣工的聖殿是什麼模樣。……而除此之外,他還描寫了聖殿西端的景觀,……在聖殿西端的中央尖塔下方靠近大會堂的地方,你們會看到星象中所謂的北斗七星。你們會看到北斗七星的指極星直指向一顆明亮的星星,即我們平常所稱的北極星。當安吉爾楚門形容這個地點的景觀時,他說:『這象徵著那些迷失的人可透過聖職找到他們的路。』」

李會長強調:「透過聖職而且唯有透過聖職,我們這群神的兒女才能找到回家的路。」<sup>1</sup>

#### 李海樂的教訓

#### 聖職是什麼?

多年來一直用來說明聖職意義的概念有兩個。第一個概念是:聖職是天父賜予人的權柄,授權給人去執行與世人救恩有關的一切事務;第二個概念以另一個意義深遠的想法來表達:聖職是神透過人來運作的權力。2

世上已有神的聖職,而且從教會復興以來就一直傳承下來,神差遣使者來復興權柄,好讓世上所有忠信的人都能接受救恩的教儀。神的聖職持有救恩的權鑰。3

夫子曾對彼得與其他使徒談到有種超乎人類的權力,祂 稱之爲「天國的鑰匙」,祂表示,藉此權力,「凡你在地上所 捆綁的,在天上也要捆綁」(馬太福音16:19)。執行神聖教 儀所需的那種權力和權柄就稱爲神聖聖職,此聖職永遠都可 以在世上各福音期的耶穌基督教會中找到。4

〔聖職〕是根據〔主〕所啓示的方式來執行教儀的權 柄。這種力量……是主託付給人,爲了人類靈魂救恩而奉祂 名行事的權利。……

高級聖職的一個作用是執行教儀,賜予人類神的知識, 夫子宣稱那知識乃是必需的,使徒保羅在論及教會的建立 時,也表示那是「認識神的兒子,得以長大成人」〔以弗所書 4:13〕所必需的。再者,還有初級聖職的權力,該聖職是用 來執行其他教儀,就像這些男青年今晚如此優雅的主理及傳 遞聖餐!主說,亞倫聖職「持有天使的施助,悔改福音,和 爲罪的赦免的浸沒洗禮的權鑰」〔教約13:1〕以及屬世誡命 律法的權鑰。因此……賜權力給蒙召喚的人以執行救恩所需 的教儀,就此明顯目的而言,聖職是有其必要的,而救恩乃 是主爲達成其目的所設計的。5

主確實透過聖職在聖徒之中治理他們,而祂授予人聖職。6

#### 應該如何運用聖職?

斯密約瑟先知透過主的啓發而獲賜一個偉大的啓示,即 我們所知的教義和聖約第121章,在此章中,主談到一些很 重要的事情。祂說聖職只能由正義的原則來控制,我們若不 當地利用我們的聖職職位,「隱蔽我們的罪,滿足我們的驕 傲及空洞的野心,或在人之兒女身上施以任何程度不正義的 控制,統治,或脅迫的時候,……主的靈悲哀」(見教約 121:37)。……

我們若不義地運用我們的聖職,所得到的懲罰是諸天退去而且主的靈悲哀。當我們失去聖靈,我們的聖職權柄就會被取走,並在我們對領袖的勸誡及教導感到不悅時,會被獨自留下「踢尖銳的刺」。於是我們開始迫害聖徒,意即我們批評他們,甚至最後與神對抗,而我們若不悔改,從邪惡的路上回頭,黑暗的勢力便會掌控我們。〔見教約121:37-38〕

這個啓示也詳細定義了理想的聖職領導所需具備的特質。我們要以耐心、堅忍、溫良和柔順,以及不虛偽的愛來帶領教會。一個人若要嚴厲管教斥責他人時,必須在受到聖靈感動時採取行動,而且事後要顯示加增的愛,否則他所斥責的人就會視其爲敵人〔見教約121:41-43〕。在所有的聖職召喚中,我們千萬不可忘記:教會及神國的事務乃是要拯救靈魂,我們所帶領的人是天父的孩子,祂會在我們努力拯救每個人時助我們一臂之力。

有個典型的例子可用來說明主希望我們如何幫助那些需要我們幫助的人。根據使徒行傳的記載,彼得與約翰走向一個向來無法行走的人,那人在聖殿門口乞討。你該記得,使

徒彼得並沒有給他錢,而是對他說:「金銀我都沒有,只把 我所有的給你:我奉拿撒勒人耶穌基督的名,叫你起來行走」 (使徒行傳3:6)。

接著在這項事蹟的記載中,有一段很重要的敘述。彼得拉著他的右手扶他起來〔見使徒行傳3:7〕。要記住,彼得光吩咐那人起來行走是不夠的;他接著還拉那人的手扶他起來。

我們也必須如此,在面對較軟弱不穩的聖徒時,不能當個只會批評、責罵、譴責的聖職持有人。我們必須像使徒彼得那樣,扶他們一把,鼓勵他們,給他們安全感,尊重他們,直到他們能夠克服困境,重新振作爲止。

那就是神的聖職能將救恩及聖徒情誼帶給那些軟弱者的 方式,好使他們變得堅強。7

我們的成功……其中有一部分端賴我們對那些我們努力 去帶領及服務之人付出愛心的能力來衡量的。當我們真心愛 人,便可消弭在人際關係中普遍存在的各種不良動機;當我 們真心愛人,我們會根據他們的永恆利益來行事,而不會爲 了滿足自身的需求。8

# 聖職持有人怎樣才能「以〔他們的〕父的事爲念」?

耶穌十二歲時,約瑟和馬利亞在聖殿中找到了祂,祂在回答他們的詢問時,問了一個意義深遠的問題:「豈不知我應當以我父的事爲念嗎?」(路加福音2:49)。祂所說的「祂父的事」,指的是什麼呢?

在另一個啓示中,主詮釋了少年耶穌的問題。祂向聚集 在俄亥俄嘉德蘭教會的長老強調他們持有長老的神聖聖職職 位所擔負的重大責任。「因此,你們既然是代理人,你們就



每位聖職持有人都應「認爲他的召喚是在做神的差事。 那便是光大聖職的意義。」

是在做主的差事;並且凡你們遵照主的旨意做的都是主的事務」(教約64:29)。

一旦成爲聖職持有人,就是神的代理人,他應認爲他的召喚是在做神的差事。那便是光大聖職的意義。請想像救主問你們每個人這一個問題,就如同少年耶穌問約瑟與馬利亞的:豈不知我應當以我父的事爲念嗎?凡你們遵照主的旨意所做的都是主的事。9

我們聖職人員奉主的名行事時,就是奉天父的名並代表 祂行事,聖職是天父透過人來運作的一種權力。……

……恐怕我們的一些長老不明白這點,當他們以教會的 長老……或大祭司的身分執行任務時,就好比主藉著他們親 自按手在那些人的頭上,我常覺得,我們未能發揚光大聖職 的原因之一,是我們雖身爲聖職人員,卻未切實明白,主是 藉著我們所持有的神聖聖職權力而工作。我希望我們每個人 能有這樣的感覺,並且將之教導青年人,教導他們持有聖職 是甚麼意義,及如何發揚光大之。10

按手在你們頭上,是什麼意思呢?請翻到教義和聖約第 36章,我要唸一節你們可能會忽略,不覺得很重要的經文給 你們聽。這是經由斯密約瑟賜給第一任總主教裴垂治愛德華 的啓示。主這麼說道:「我要藉著我僕人雷格登瑟耐的手按我 的手於你〔裴垂治愛德華〕頭上,你將接受我的靈,即聖靈, 亦即保惠師,那靈將教導你國度中的和平事」(教約36:2)。

你們是否明白祂所說的話——每當你們藉著你們的聖職權柄執行教儀,就彷彿是主藉著你們的手,將祂的手放在那人頭上,好使你們能施予生命、健康、聖職等等的祝福。每當我們運用聖職時,就彷彿主與我們一起在現場,祂透過我們執行該教儀,並且協助我們。11

我要對你們這些弟兄說:你們有權利持有所謂的神的聖職,……有人已蒙按手在他們頭上接受這項權力及權柄,卻沒從有得到。他們爲什麼沒有得到呢?主告訴我們兩件事:因爲他們的心放在今世的事務上如此的多,並且想望人間的榮譽(見教約121:35)。請你們回想自己所認識的人,看看爲什麼有些人在屬靈的事物上是落在路旁,你們可以從上述這兩件事當中找到答案。他們的心放在今世的事務上如此的多——是金錢嗎?是社會地位嗎?是教育方面的事嗎?——或者他們非常想望人間的榮譽,以致於無法顧及教會的事。的確,你們若想在教會中擔任領袖並享有這些……特權,你們就必須付出代價。12

弟兄們,一項神聖的託付已交在你們手上,這不僅是讓你們擁有奉主的名行事的權柄,也讓你們準備好自己成爲潔淨的器皿,在你們執行神聖的聖職教儀時,使全能之神的力量得以透過你們而彰顯。絕不要帶著你們的聖職到使你們羞於讓總會會長遇見的場所。13

我們必須說:「由於我是活神的聖職持有人,我是天父的代表,持有著祂可以藉由我來運作的聖職;我不能貶低自己,去做神的聖職持有人所不應做的事。」……

弟兄們,我們要靠你們扛起神的聖職的大旗。……讓我們把眼睛專注於具有永恆價值的事物上,專注於神的榮耀,每一個人都要對自己說:「從今以後,在神的協助下,我所從事的活動要能使我邁向永生的目標,最後回到天父面前,否則我絕不涉足。」14

聖職弟兄們,當你們蒙召喚到某個職位,你們這些在家中為人父親的,若能生活配稱,便有權利擁有聖職的祝福,也有權利擁有靈的啓示來指引教導你們,好讓主能向你們做開天上的窗戶,在你們所蒙得的特定召喚上指引你們。弟兄們,爲了要獲得這一切,你們就必須生活配稱以獲得這祝福,且必須符合資格。15

請記住,主會給你們奇妙的應許:倘若你們對所有的人 充滿愛心,而且「不停地以美德裝飾你的思想;然後你的信 賴在神的面前自必增強;而聖職的教義必如同天上下降的甘 露那樣,滴在你的靈魂上。

「聖靈必成爲你的經常伴侶,你的笏符必成爲一個不變的 正義和眞理的笏符;你的主權必成爲永遠的主權,並且沒有 強制的方式主權便流向你,永永遠遠」(教約121:45-46) 那些靈感的話語是主所說的,我要再說一次,提醒你們 記得你們身爲聖職持有人的責任,以及光大身爲至高之神的 僕人的召喚時會獲得的祝福。16

#### 當聖職持有人在正義中服務時, 所有的教友如何蒙受祝福?

聖職持有人確實是錫安瞭望台上的看守者。你們是蒙選派主領分會的人,要對世界所充斥的有形及無形的危險提出警告。你們是擔任各地教友羊圈中牧羊人的一些聖職持有人,你們肩負著很多責任。你們必須在新教友加入教會時與他們交誼;找出真誠尋求真理者並帶他們去接觸傳教士;不斷注意失怙者和寡婦的需求。特別要說的是,你們要這麼做並保持自己不受世俗的玷污,如同使徒雅各所說的,就是保持「那清潔沒有玷污的虔誠」(聖經雅各書1:27)。你們務使罪惡的事不會增多,也要確使所有教友都受到激勵,想在教會中變得積極。你們要教導正確的原則,好讓教友、領袖及教師知道如何自我管理。……

你們這些主領教會的聖職領袖,你們對於自己所帶領的 羊圈,或是分會、區會、支會或支聯會有責任。你們應該像 個父親,審慎且經常地教導那些爲人父者看顧自己家庭的責 任,並教導他們在蒙召喚擔任教會的各項職務時,充分發揮 自己的能力,成爲信心的捍衛者。17

本教會的真正力量在於神聖聖職的力量及權柄,而天父 今日已賜給我們。我們若適當運用聖職力量並光大聖職召 喚,我們將會使傳道事工向前推進,教友繳付什一奉獻,福 利計畫蓬勃發展,我們的家庭得享安全,以色列青年之間的 道德標準也將受到維護。18 幾年前,我到猶他州南部曼泰聖殿附近的地區參加一場 支聯會教友大會,當時是暴風雨交加的漆黑夜晚,而且還下 著雪。當我們離開教堂前往支聯會會長的家時,我們停下車 子,看著位於高山上的聖殿。我們坐在車上欣賞飄雪的黑夜 裡聖殿燈火輝煌的美景時,那位支聯會會長對我說了一番意 義深遠的話。他說:「那燈火通明的聖殿,在暴風雨或濃霧 中最能看出它的美。」若要瞭解此番話有多重要,容我告訴 你們,你們在人生的暴風雨中或身處艱困的時刻時,就越能 體會耶穌基督福音對你們的重要。在你們家庭遭遇危機、家 人患重病、要作重大抉擇、面臨洪水、火災或飢荒等的嚴重 威脅時,你們越能夠感受到所持有的聖職是多麼奇妙。聖職 力量,即全能之神的力量,蘊藏了行奇蹟的力量,若這是主 的旨意,便可行奇蹟。但是我們若要運用聖職,就必須自我 配稱才能運用。若不瞭解這項原則,便無法獲得持有那項偉 大聖職的祝福。19

#### 研讀與討論的建議

- 聖職如何幫助我們「找到回天父家的路」?
- 聖職是用來拯救靈魂及施助有困難的人,對聖職持有人而言,記住這些事爲什麼很重要?在使徒行傳3:1-9的記載中,彼得及約翰如何樹立了正當運用聖職權力的榜樣?
- 從教義和聖約121:41-44有關聖職持有人應如何運用聖職 的經文中,我們學到了什麼?
- 爲什麼聖職持有人要正義,才能從事忠信的聖職服務?李 會長表示,不正當地運用聖職會受到什麼懲罰?

#### 第10章

- 你知道自己是聖職持有人,在做主的差事,這項認知如何 幫助你光大聖職召喚?
- 姊妹們要如何協助聖職持有人光大聖職召喚?
- 你一生中曾在哪些方面因聖職力量而蒙受祝福?

#### 註

- 1.Be Loyal to the Royal within You, Brigham Young University Speeches of the Year (20 Oct. 1957), 1--2.
- 2.Stand Ye in Holy Places (1974), 251--52.
- 3.In Conference Report, Munich Germany Area Conference 1973, 8.
- 4. Decisions for Successful Living (1973), 123.
- 5.1948年對協進會的演說,耶穌基督 後期聖徒教會歷史部門檔案,第2 頁。
- 6.In Conference Report, Oct. 1972, 64:參閱1973年8月,聖徒之聲, 第37頁。
- 7. Stand Ye in Holy Places, 253--55.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 481.

- 9.Stand Ye in Holy Places, 255.
- 10.In Conference Report, Apr. 1973, 129;參閱1973年12月,聖徒之聲,第 35頁。
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 487--88.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 487.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 501.
- 14.In Conference Report, Oct. 1973, 115, 120; or *Ensign*, Jan. 1974, 97, 100--101.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 488.
- 16.Stand Ye in Holy Places, 256--57.
- 17.In Conference Report, Munich Germany Area Conference 1973, 68.
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 486--87.
- 19. The Teachings of Harold B. Lee, 488.



# 神聖聖殿的 無價財富

我們如何作更好的準備, 以獲得聖殿祝福並將這些祝福帶給別人?

#### 前言

**1**965年3月,李海樂會長在加州洛杉磯聖殿奉獻典禮上再次提到一位父親所講的故事,這位父親談到他兒子在戰時奉派進行一項危險飛行任務的經過。

「父親對他兒子說:『孩子,你怎麼能安全地回到基地呢?』兒子說:『喔,爸,那很容易,我根據無線電信號來飛行。』可是父親繼續探問:『萬一你收不到無線電信號,而用來導航的無線電設備故障了,你怎麼辦?』『喔,』他說,『我會用指南針。』『好,萬一指南針被子彈打壞了,你怎麼辦?』

「兒子仔細思考,然後說:『爸,我會開始讓飛機飛得更高,凌駕地表的煙霧和塵埃之上,一直到我看得到星群爲止,只要我飛到那樣的高度,我就可以根據星群來繪我的航道。這絕對萬無一失,我永遠有辦法找到返家的路。』」

李會長繼續說:「在這遠離天父聖所的地球上,有些事物是金錢可以買到的,有些事物我們稱之爲世人的榮譽,有些事物是我們所追求而且覺得最重要的。但〔聖殿〕是我們可以向上攀升,凌駕世俗事物的煙霧和塵埃之上的場所,我們在此藉著神的永恆星群看到一條安全返家的航道。」1

#### 李海樂的教訓

#### 我們在主的殿可以獲得哪些祝福?

我認為,我們去〔聖殿〕,是去獲得聖職豐滿的祝福。……

我們到這座神聖屋宇來學習、認識真正的神,瞭解我們每個人如何使自己在祂面前獲得超升。……

我們在聖殿開始放置永恆天家的基石,因爲在聖殿裡本 教會具有一種權力,凡在地上約束的,在天上也會約束。2

我們無論如何要讓老老少少所有人都知道這項事實:我們 聖殿中的恩道門教儀的確是獲得今生快樂及來世永生的指引。<sup>3</sup>

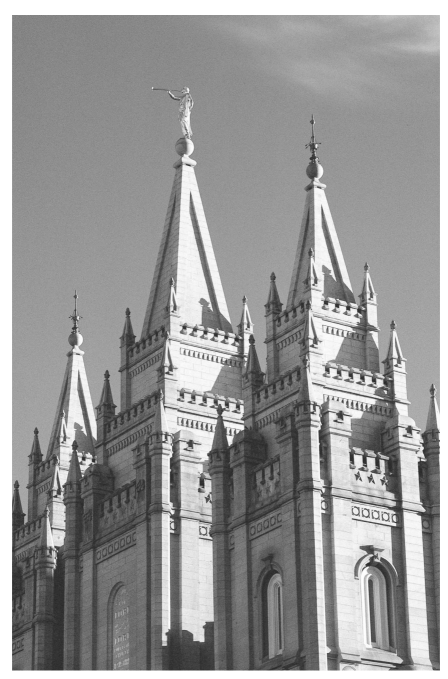
當你們進入聖殿,你們因教儀而與神永恆國度中的聖徒 交誼,時間在此不復存在,在神的聖殿中,你們所獲賜的不 是世俗的龐大財富遺產,而是無價的永恆財富。

聖殿儀式是睿智的天父所制定的, 他在末世向我們揭示 這些教儀, 作爲我們一生的指引和保護, 使你我都能在父神 與基督居住的高榮國度中獲得紹升。

願你們勤奮尋求並受到指引,以準備自己在主的屋宇獲 得這些無價的財富。4

我們所得到的啓示可分為兩類:有些啓示是所謂的公開的啓示,像是在教義和聖約及其他書籍中所記載的經文,是給全世人看的。還有些啓示我們稱之為對住的啓示,只有在透露亞倫聖職及麥基洗德聖職的最高級教儀所預備的神聖場所中透露,那些教儀只在主的屋字執行。5

早在1841年,主就啓示斯密約瑟,「在大地上找不到一個地方祂可以來臨,和復興你們已失落或祂曾取走的事物,那就是聖職的豐滿。……



當我們準備進聖殿時,我們應記住李海樂會長的勸告: 「但願你們帶著聖潔的心來到這裡,眼睛及意念都專注於神, 好使你們能感覺到祂的同在。」

「因爲我俯允透露給我的教會那些從世界的根基以前一直保藏著的事,即有關豐滿時代福音期的事。」(教約124: 28,41)

這些保留給忠信教友並在神聖聖殿中教導的啓示構成了所謂的「神性的奧祕」。主說過祂已賜給約瑟「奧秘之鑰權及封住的啓示……」(教約28:7)。對於賜給忠信者的酬賞,主如此應許:「並且我要向他們透露一切奧秘,是的,從古以來,及在未來的年月中所有我國度裡隱藏的奧秘,……」(教約76:7)……

在斯密約瑟的著作中可找到所謂奧祕的解釋,這解釋包含了先知有關恩道門的論述,以下是他的解釋的一部分:

「我花了一天時間在店舖的上層,那是我的私人辦公室……與〔他說出早期幾位領袖的名字〕一起開會,指示他們聖職的原則和序位,專注於洗濯禮、膏抹禮、恩道門以及屬於亞倫聖職諸鑰權的傳授等,一直到麥基洗德聖職的最高序位,說明屬於亙古常在者的序位,以及任何人能藉以獲取那些爲長子教會所準備的全部祝福,和昇上去在永恆世界中住在以羅興身邊的所有計畫和原則。」(斯密約瑟先知的教訓,第237頁)

楊百翰會長在置放鹽湖聖殿房角石的典禮中進一步解釋 了恩道門的意義和建造聖殿的目的,他說:

「……你的恩道門就是接受主的殿中所有必要的教儀,這些教儀使你在離開今生以後,通過守哨的天使們,回到父的面前,……並且不顧大地和地獄的一切險阻而獲得你永恆的超升。」[參閱楊百翰講演集,第477頁]6

#### 對於那些已逝的人而言, 我們如何成爲「錫安山上的拯救者」?

要是接受福音對人類永恆靈魂的福祉是如此必要,你們會問:那些在過世時不認識福音或主的計畫的幾百萬人會有什麼後果?而藉由主的計畫才能使祂的贖罪發揮完全的功效。若傳道事工只侷限於活人,那麼許多靈魂將在沒機會聽聞福音的情況下被定罪。由於贖罪,每個人無論善惡好壞都要復活。因爲「在亞當裡眾人都死了;照樣,在基督裡眾人也都要復活」(哥林多前書15:22)。但是惟有悔改並接受赦罪的浸沒洗禮是一項塵世的教儀,是一個人接受福音的惟一方式。天父在救恩計畫中一一顧及了祂所有的兒女,因而提供了一個方法讓祂教會及世上國度的所有教友成爲「錫安山上的拯救者」,爲那些在靈的世界,即「靈監」中無法親自接受教儀的人從事各種替代教儀。

教友在聖殿中爲死者所做的事工確實使從事這事工的人成爲「拯救者」,拯救了那些在死時不認識福音的人,因此他們可要求獲得救主透過祂的贖罪應許給全人類的完整恩賜。使徒保羅曾談到那項可以爲靈的世界的人所提供的服務(無疑地使徒保羅時代的聖徒曾做過替代教儀,而我們今日也可以爲自己死去的親人做)作爲佐證,證明復活一事。他說:「不然,那些爲死人受洗的,將來怎樣呢?若死人總不復活,因何爲他們受洗呢?」(哥林多前書15:29),今日已興建聖殿,使得救恩事工所不可或缺的此項工作能夠再度進行。7

〔主〕說,陰間的權柄不能勝過基督的教會(馬太福音 16:18)。現在,若有關死人救恩的教儀未曾賜給我們,陰間 的權柄便會勝過主的事工;執行福音的拯救教儀之權柄不在 世上的那些時期,這世上曾有幾百萬人活過,他們有許多人 是忠信的人;倘若沒有方法爲那些死時不認識福音的人執行 福音的拯救教儀,陰間的權柄便會勝過天父的救恩計畫。8

〔在搜尋家譜時〕,我們先要盡最大的努力去做,主才會 敞開大門。我們必須走向那面一片空白的牆,然後我們必須 有足夠的信心祈求主開啓道路,讓我們採取下一個步驟。然 後你就會獲得資訊,而這些資訊的源頭正透露著一項事實: 天上和地上其實並不遙遠。

你們許多人在人生的現階段,都有一些親人已過世。有時候你們會有種很肯定的感覺,知道你們的親人和你們非常接近。有時候他們會帶給你們一些別處所找不到的資料。9

有個小經驗使我確信了這一點,我要爲此作證,有股超 越此生的力量與我們一起工作。……

我有單純的信心,知道只要你們盡一切所能,把握所有機會去搜尋,主必會幫助你們敞開門,找到更多的家譜,我確信,上天會全力配合。10

如果我們在聖殿事工及家譜搜尋工作上團結一致,我們不會因爲現有的聖殿就感到滿意,我們還有許多工作要在未來的聖殿中完成,爲我們另一個世界的親人打開機會之門, 使我們自己成爲錫安山上的拯救者。我們若無法合一,就無 法讓我們的家庭在永恆中永久在一起。11

#### 我們如何能更充分地準備好自己, 以領受聖殿的祝福?

我們這群錫安山上的拯救者來爲死者作這項替代教儀時,主希望儘可能由純潔無瑕之人來完成此事工。正如祂希望所獻祭給祂的動物是完整無瑕的,祂也希望我們這群錫安山上的拯救者純潔、潔淨且配稱地到這裡做此項替代事工。

因此我們已勸告主教及支聯會會長要審慎小心地準備他們的教友,讓他們準備好獲得推薦書,勿使尚未悔改罪的人來到這裡,勿使犯錯的人在未悔改的情況下來到這裡,如此做會玷污這座神聖的屋宇。我想,對一個人來說,這世上最可怕的地獄莫過於來到聖殿接近天父,卻仍有罪惡及不潔淨的感覺。這將會是一個猶如千刀萬剮般的經驗。12

聖殿可能要算是世上最接近天堂的至聖場所,所以我們要潔淨無瑕地去那裡,我們的主教及支聯會會長要審慎查核所有申請推薦書的人,以便儘可能地確定他們遵行某些標準,[免得他們]帶著任何不潔到那裡,玷污了我們期望在聖殿裡擁有的靈性氣氣。

現在請記住這點,請記住我們的神聖責任,也記住我們希望自己先確定每次去那裡時,都是手潔心清,我們也要教導別人此事「見詩篇24:3-4]。13

我們有些人在受洗不久之後就想去聖殿。這是一項長 久以來的規定……受洗至少應該滿一年。……我們規定至少 應該滿一年的理由是希望主教及支聯會會長非常審慎地面 談,以確定他們在教會中已奠定了穩固的福音基礎,而且在 我們期望他們瞭解更高的教儀,即聖殿教儀之前,已瞭解教 會的基本教義。因此對於那些打算去聖殿的人的問題就不僅 是配稱與否的問題,同時也是是否已準備好接受聖殿教儀的 問題。14

若要接受恩道門,就必須藉由訂立聖約來承擔某些責任,這些聖約其實只是每個人在受洗時所立聖約的化身或延伸,大致上是如同阿爾瑪先知所解釋的:「你們極願進入神的羊圈,被稱爲祂的人民,樂意擔荷彼此的重擔,使別人減輕重負;自願與哀者同哀,安慰那些需要安慰的人,並在任何時間內,任何事情上,以及你們所到的任何場合中,做神的見證,直到死亡」(摩賽亞書18:8-9)。任何人只要準備好承擔阿爾瑪所宣稱的那些責任,並且「所有那些在神前謙抑自己,……帶著破碎的心,和痛悔的靈前來,……願意承受耶穌基督的名,決心事奉祂到底」(教約20:37)的人,就趕快前往神聖的聖殿,接受偉大祝福的應許,那應許是由於遵守所立聖約而來的。15

我們必須如何準備〔去聖殿〕呢?有位雕刻家把已故惠 特耐奧申長老內心表白的一番想法鐫刻在亞伯達省卡德斯頓 聖殿的入口處,我們應把這些話銘記在心。他寫道:

「進入這殿的,一定必須心地純潔, 此處提供的盛宴,世上絕無僅有, 盡情享用吧,因爲神已慷慨賜予, 盡情品嚐這來自天上的喜悅。 認識那位已克服死亡的基督, 祂將那國度權鑰賜給了世人; 印證權柄,貫穿古今, 死者、活人一同成聖。」 斯密F.約瑟會長領略了此種完全的秘訣,他說道:「要人捨棄他們的妄自尊大,克服先入爲主的觀念,並將他們整個心靈順服於那永遠高過他們意念的神的意念,並非易事。……當人涉水深到腳步站不穩時,他們就應當後退,因爲他們也許就可確定他們所走的路線將會越來越遠離要去的方向,而他們要回到原來的方向就往往不容易了。心地的虔誠,亦即我們應與神保持單純而直接的溝通,是我們後期聖徒最高的安全保障。」(參閱為音教義,第9頁)……

由於這番省思,……我想以我個人親身的經驗向你們作 見證。就在四星期前的一個清晨,我蒙得了一個很榮耀的 夢。在那夢中,我好像和聖職領袖在一起,接受總會會長的 教導,那時還有其他一些人在場,似乎這位總會會長所說的 每件事都是針對我一個人說的,……今天,那個夢又出現了, 異常鮮明地來到我的腦海中,那是一項信息:「你若想學習 愛神,就必須學習去愛祂的兒女,學習去喜愛爲祂的兒女服 務。一個人若不愛服務,也不愛天父的兒女,就不會愛神。」

這位總會會長所教導的這件事讓我留下深刻的印象,之後,他說道:「弟兄們,我們一起跪下禱告吧。」在他作完 禱告之後,我醒過來,心中充滿了前所未有的神聖感覺,我 心裡想著自己不知道能否繼續努力,直到自己具有這種熱愛 服務及愛主兒女的高標準,我在夢中對這項標準有著深刻的 印象。16

感謝神藉著聖靈的力量帶來啓示,這力量向我的靈魂作證,我全心全意知道〔主〕活著,祂是世界的救主。我知道由於聖殿所具有的神聖性,所以此處是可讓祂歇息的聖所。但願你們帶著聖潔的心來到這裡,眼睛及意念都專注於神,好使你們能感覺到祂的同在。17

#### 研讀與討論的建議

- 聖殿在哪些方面曾經是你的「指引和保護」?
- 你如何將世上的財富以及在聖殿中所得到的永恆財富作比較?
- 我們儘可能經常參與聖殿崇拜爲什麼是很重要的?
- 做家譜及聖殿事工使你獲得了哪些祝福?
- 我們爲什麼必須手潔心清的來到主的殿?除了保持配稱, 我們還可在哪些方面作準備,進入聖殿?
- 學習愛人及爲人服務爲什麼是領受聖殿祝福的一項重要準備?

#### 註

- 1. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 573.
- 2.1956年3月加州洛杉磯聖殿奉獻典禮,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第159-161頁。
- 3. The Teachings of Harold B. Lee, 578.
- 4. The Teachings of Harold B. Lee, 582.
- 5.The Teachings of Harold B. Lee, 577-78.
- 6.Ye Are the Light of the World (1974), 210--11.
- 7. Decisions for Successful Living (1973), 118--19; paragraphing added.

- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 570.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 584.
- 10. The Teachings of Harold B. Lee, 585.
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 584.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 581.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 581.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 578-79.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 574.
- 16.加州洛杉磯聖殿奉獻典禮,第161-163 頁。
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 580.



### 婚姻的神聖目的

我們要如何鞏固永恆婚姻, 並且讓年輕人作去聖殿結婚?

#### 前言

李海樂會長教導,在聖殿結婚以及夫妻在一生中都共同鞏 固婚姻是極爲重要的事:

「婚姻是一種合夥關係。有人曾說,根據聖經有關創造的記載,女人不是由男人頭部的某部分所造的,這意味著她可以統治男人,再者,她也不是男人腳部的某部分所造的,所以不應該讓男人踩在腳下。女人是由男人側邊的肋骨所造,這彷彿在強調她永遠在他身邊,是他的伴侶。從你們跪在婚姻祭壇前的那天起,你們就彼此立下誓言要同甘共苦。使徒保羅針對婚姻提出忠告:『不要同負一軛(譯註:原文有「不要不均地同負一軛」之意)』(哥林多後書6:14)。雖然他的忠告是特別針對要有相同宗教興趣及靈性渴望而提出的,但是他說這番話時所使用的比喻卻是不容忽略的,正如共負一軛的兩條牛一路馱負著重物,萬一其中一條牛步伐不穩、偷懶、發脾氣或不聽使喚,那重物勢必慘遭毀壞,厄運亦隨之而來。同樣的道理,有些婚姻破裂,就是因爲夫妻一方或雙方無法承擔他們共同的責任。……

「雖然你們要在屬世方面『同負一軛』,但更重要的是要在屬靈方面同負一軛。……的確,任何家庭所立的目標若建立在永恆之上,並且將兒女視爲『耶和華所賜的產業』[見詩

篇127:3],由於這樣的家庭充滿著神聖氣氛,因此也必定更 有機會維繫下去。」<sup>1</sup>

#### 李海樂的教訓

#### 永恆婚姻爲什麼是我們超升所必需?

我們來想想大地被創造之後所締結的第一樁婚姻。人類始祖亞當,以及飛禽走獸和地面上的一切活物都已創造。於是我們看到這項記載:「神說:『那人獨居不好,我要爲他造一個配偶幫助他。』」在主造了夏娃後,他「領她到那人跟前。那人說:這是我骨中的骨,內中的內,可以稱她爲『女人』,因爲她是從『男人』身上取出來的。因此,人要離開父母,與妻子連合,二人成爲一體。」(創世記2:18,22-24)……主在完成此樁婚姻後,吩咐他們「要生養眾多,遍滿地面,治理這地」(創世記1:28)。

這是主為兩個不會死亡之人(因為直到世上有了罪惡,他們的身體才成了必死之軀)所執行的婚禮。祂使他們合而為一,不僅在今生,不僅在一段特定的期間,他們要在全永恆中合而為一。……死亡對他們來說不是婚姻的結束,而只是暫時分開。對他們而言,復活成為不死表示了一種重聚,表示一種永不再分離的永恆結合。「在亞當裡眾人都死了;照樣,在基督裡眾人也都要復活」(哥林多前書15:22)。

你們若仔細研讀有關這第一樁婚姻的說明,你們就能瞭 解在這世代賜給全體教友的以下這項啓示:

「再者,我實在對你說,假如一個男人由我的話語,那 是我的律法,並藉新永約而娶妻,並且這婚約藉應許的神聖 之靈,由我曾任命以此權力及此聖職權鑰的被膏抹者而印證 給他們;……那麼凡是我的僕人加在他們身上的一切事,在 今世以及歷經全永恆,都必作給他們;並且當他們在這世界 以外時,必具有充分的效力;他們將通過設置在那裡的諸天 使,和諸神,到達曾被印證在他們頭上的他們的高陞和在一 切事中的榮耀」(教約132:19)。……

今世及全永恆的婚姻是「引至高陞和諸生命的繼續」的 窄門與狹路(就如同經文所述),「而且找到的人很少,」但 是「引至諸死亡的門是大的,路是寬的;進入那裡的人很多」 (教約132:22,25)。要是撒但和他的徒眾能說服你們走上那 條以死亡爲終點的世俗婚姻之路,他便已打敗你們,讓你們 沒有機會經由婚姻及全永恆的增進來獲得最高等級的永恆幸 福。現在你們應該很清楚瞭解主爲何宣稱,一個人若要獲得 高級榮耀的最高階層,就必須訂立婚姻的新永約;他若不這 樣做,就得不到(教約131:1-3)。2

那些使自己配稱而在聖殿中爲今世及全永恆訂立婚姻新 永約的人,將爲高榮國度中持續到永遠的永恆家庭放置了第 一塊房角石。他們的酬賞是「永永遠遠擁有加在他們頭上的 榮耀」(見亞伯拉罕書3:26)。3

# 夫妻怎樣才能在一生中 鞏固他們的聖殿婚姻?

若〔年輕人〕從他們結婚的那一刻起便下定決心,要在 正確的事上盡一切力量去做每件事來取悅對方,甚至不惜犧 牲自己的樂趣、喜好及意願,那麼婚姻生活中的適應問題便 能迎刃而解,而且他們的家會成爲真正快樂的家庭。無比的 愛是建立在無比的犧牲之上;要是家人每天爲了彼此的福祉 而實踐犧牲原則,這樣的家庭必定洋溢著愛。4 將來有更大的快樂,是的,以及更大的憂慮是你們現在還不知道的。請記住:無比的愛是建立在無比的犧牲之上;每天下決心在正確的事上取悅對方是快樂家庭的穩固基礎。謀求對方福祉的決心必須是雙方面的,而非單方面或自私的。夫妻必須覺得兩人有同等的責任互相教導。危害現代家庭的兩件事是:年輕的丈夫從不覺得他要完全負起養家的責任;年輕的妻子規避了養育兒女及建立家庭的重要責任。5

婚姻伴隨著無上的幸福,卻也帶來世上男女所能承擔最 沉重的責任。每個正常的男人和女人都有想與異性在一起的 神聖衝動,這是我們造物主的安排,這種神聖衝動是爲了一 個神聖的目的——不是僅爲滿足生物本能衝動,也不是要滿 足男女情慾,而是要予以保留來表達神聖婚姻中的眞愛。6

我已在婚姻的祭壇上對年輕夫妻說過許多次:千萬別讓你們婚姻生活中那些甜蜜的親密行爲變得毫無節制,要讓你們的思想像陽光般閃耀;若是你們想在一生的婚姻中都保有浪漫愛情的氣氛,就讓你們的言語高尚,讓你們的相處成爲令人鼓舞振奮的時光。7

當我們拜訪世界各地的教會時,有時候會有夫妻來問我們,他們是在聖殿結婚,但是婚姻關係不融洽,如果他們讓彼此自由,再去找尋更情投意合的伴侶,是否比較好。我們要對這些人說,每當在聖殿中結婚的夫妻說他們厭倦對方,這就證明他們其中一方或雙方沒有信守他們在聖殿中所立的聖約。在聖殿中結婚且忠於聖約的夫妻會越來越恩愛,他們在結婚五十週年金婚紀念日那天,會比在主的殿結婚那天更深刻瞭解愛的真緒。可別弄錯了這點。8



李海樂會長教導說,「無比的愛是建立在無比的犧牲之上; 要是家人每天爲了彼此的福祉而實踐犧牲原則, 這樣的家庭必定洋溢著愛。」

對於那些心中充滿著愛來到聖殿祭壇的人,我們要說句真心話:他們若忠於在聖殿中所立的聖約,他們在婚後五十年會對彼此說:「我們剛結婚時準是不瞭解什麼叫真愛,因爲我們如今比當初更會爲對方著想!」要是他們聽從領袖的勸告並遵守在聖殿儀式中所給予的神聖教導,情況就會是如此;他們將在愛中成長得更爲完美,甚至達到那種豐滿的愛,就是在主前所瀰漫的那種愛。9

良好品德的真正特性會持續下去,而且隨著歲月的流逝而更加美麗動人,那些僅止於肉體吸引的謬誤、缺失和膚淺若與之相比,便顯得毫無價值。你們也可在青春花朵早已凋謝之際,仍擁有令人眷戀的幸福家庭生活,只要你們在彼此身上找出像鑽石般寶貴的特質,再經過人生得意失意、順利坎坷的琢磨後,就會益加光彩奪目,即使在最深沉的黑夜裡也會燦爛耀眼。10

#### 沒有締結永恆婚姻的人得到什麼忠告?

你們今日有些人家中沒有伴侶,有些人則是失去伴侶,或是還沒有找到伴侶。你們之中有些是最尊貴的教友——忠信、勇敢、努力遵守主的誡命、協助建立地面上的國度,並 爲同胞服務。

生活中有許多事物正等待著你,要堅強面對你的挑戰,你有非常多發揮自我的方式,像是爲親人服務、在職場上或家中把份內的工作做好。教會提供非常多的機會讓你去助人,請先從自助開始,你會找到永生的喜悅。

不要讓自憐或沮喪帶你離開了你明知正確的路,轉而想想如何幫助別人。夫子的這番話會對你別具意義:「得著生命的,將要失喪生命;爲我失喪生命的,將要得著生命」(馬太福音10:39)。11

主審判我們不僅是根據我們的行動,也根據我們心中的 意念。……因為,今生無法獲得為人妻子及母親的祝福的婦 女——她們在心裡說,只要能夠我一定去做;或如果我有, 我一定給,但是我沒有所以不能給——那麼主就會祝福妳 們,就像妳們已做了此事一樣,而且來生將會補償那些並非 由於自己的錯,但渴望擁有正義祝福卻無法擁有的人。12

妳們有些作妻子的渴望丈夫在教會中活躍,希望他們今日能來教會這裡,而不是心中懷著怨恨,妳們不知道該怎麼做才能在將來……和他們一起去神的聖殿。你們有些作丈夫的希望妻子能和你們在一起。我們要對你們說,要是你們忠於所託,愛你們的伴侶,早晚都作禱告,便會有一種力量透過聖靈的力量臨到你們教友的身上。凡是已受洗且保持忠信的人都有權利享有這聖靈的力量。這種力量若如此加以運用,能使你們有能力化解你們伴侶間的敵對態度,引導他們更接近這個信仰。13

你們有些人可能決定與教會外的人結婚,暗自希望你的 伴侶能歸信你的宗教信仰。要是你能在婚前完成這項歸信的 工作,那麼你婚姻生活幸福美滿的機會要大得多。14

#### 我們要如何讓年輕人瞭解聖殿婚姻的祝福, 並讓他們為此作準備?

後期聖徒家庭的成功當然是建立在爲了成立家庭而締結婚約的方式。只爲今生今世所締結的婚姻自然會注重於世俗;爲全永恆所締結的婚姻則有完全不同的觀點和基礎。……

……當然,我們瞭解只是去聖殿而不在各方面作適當的 準備,並不會帶來我們所追尋的祝福。永恆婚姻要以成熟的 態度及承諾爲基礎,天上的門會藉著恩道門和教儀而敞開, 使許多祝福傾注於我們。

……締結聖殿婚姻並不只是到一個舉行儀式的場所而已;它是生活、婚姻及家庭的方針,是我們對教會、對貞潔、對我們與神之間的個人關係,以及其他許多事情所秉持的態度的最高表現。因此僅僅鼓吹聖殿婚姻是不夠的。我們的家人家庭晚會、福音進修班、神學研究所及輔助組織都必須以此爲目標——不只是口頭勸誡——還要顯示出聖殿婚姻的信念及態度可以在今生及全永恆帶來大多數人所盼望的那種生活。我們可以適當的顯示「潔淨與不潔淨」之間的差異〔見以西結書44:23〕,好使母性的強烈本能深植於女青年心中,她們仍在那神聖本能與追求享樂的道路之間搖擺不定。藉由實際判斷及綜合課程的教導,我們可以向男青年說明世俗的道路——無論看起來多麼吸引人,也無論其風流倜儻人士顯得多麼聰敏靈活——這都是悲傷的道路;這條道路終究會粉碎他內心深處對家庭的渴望,以及爲人父親的喜悅。15

儘管聖殿婚姻無法解決人生的所有問題,不過,對於所有配稱進入聖殿的人而言,當人生的風暴猛烈襲擊時,便會成爲安全的避風港及靈魂的碇錨。……

我在這方面有豐富的閱歷,近二十年來,我每個週末都 受到教會中一些最幸福美滿的家庭的招待,相對地,每個星 期我也都能看到一些不幸家庭的情形。根據這些經驗,我在 心裡作了幾點結論:第一,最幸福的家庭是父母親在聖殿中 結婚。第二,若夫妻在接受神聖的聖殿教儀時,保持身體、 意念、心靈的純淨,便是最成功的聖殿婚姻。第三,當夫妻 雙方都明智地學習神聖恩道門的目的以及在聖殿中所接受有 關夫妻責任的教導,則聖殿婚姻是非常神聖的。第四,若父 母親本身輕忽聖約,由於他們所立下的壞榜樣,就不能指望 他們的兒女表現得比他們好。

今日,時尙、虛榮、矯飾以及世俗誘惑已嚴重地扭曲家庭、婚姻,乃至婚姻儀式本身的神聖概念。那些爲女兒勾勒出一幅神聖景象的明智母親是多麼有福啊!她生動地描繪女兒在精緻、天堂般的印證室裡的神聖一景,在此世俗的一切都被摒除在外,在雙親及至親好友面前,年輕俊美的一對新人在神聖祭壇前緊握雙手。我們爲這樣的母親感謝神,她向女兒指出這裡是世上最接近天堂的地方,心靈在此相互交流,彼此間的愛促使他們合而爲一,共同對抗艱難困苦、悲傷,或消沉失意,也提供了人生至高成就的最大動力!16

但願神賜福給後期聖徒的家庭,使他們的家在今生有快樂並奠定來生的基石,能在高榮國度中獲得超升。<sup>17</sup>

#### 研讀與討論的建議

- 已婚夫妻如何在日常生活中讓永恆的婚姻聖約保持第一優 先的順位?締結永恆婚姻爲什麼會影響配偶對待彼此及子 女的態度?
- 我們如何教導子女有關永恆婚姻的重要?
- 爲什麼「無比的愛……建立在無比的犧牲之上」?不自私的態度如何能鞏固婚姻?
- 另一半是不活躍教友者要怎麼做來鞏固婚姻?現今尚未結婚的人如何讓自己在生活中展現出像神那般的愛與犧牲?
- 你認爲在婚姻中「同負一軛」是什麼意思?

婚姻伴侶怎樣才能「在愛中成長得更爲完美,甚至達到那種豐滿的愛,是在主前所瀰漫的那種愛」?

#### 註

- 1.Decisions for Successful Living (1973), 174--75.
- 2. Decisions for Successful Living 125--27; paragraphing added.
- 3. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 169.
- 4.The Teachings of Harold B. Lee, 239-40.
- 5.Ye Are the Light of the World (1974), 339.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 236.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 254.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 249.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 243.

- 10. Decisions for Successful Living, 177--78.
- 11. Decisions for Successful Living, 249.
- 12.Ye Are the Light of the World, 291--92.
- 13.1957年6月30日,在維吉尼亞支聯會教 友大會的演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案。
- 14. Decisions for Successful Living, 129.
- 15. "Special Challenges Facing the Church in Our Time," 1968年10月3日,地區代表講習會,第13-14頁。
- 16. "My Daughter Prepares for Marriage," *Relief Society Magazine*, June 1955, 349-51.
- 17.In Conference Report, Oct. 1948, 56.

## 在家中教導福音

父母如何使家庭成爲庇護所以及 爲永生作準備的地方?

#### 前言

**李**海樂會長曾談到在家中教導福音的重要:

「我們閱讀古代眾先知的著作時,發現到潛在的邪惡事,這邪惡招致了惡事,使得創造人類的神因此而哭泣。在 賜給忠信先知以諾的一項啓示中,神宣稱祂兒女的遺裔無親 情、恨他們自己的而親,這而親可能是指他們的兒女。

「以諾問神爲何要哭泣,神回答說: 『……在所有我手的製作品當中沒有像你的弟兄們中間這樣大的邪惡。』

「祂又說: 『……看啊,他們的罪將歸在他們父親們的頭上……』(摩西書7:36-37)。那個世代的父母顯然已犯下大罪,他們沒有遵守從亞當時代至今賜給所有父母的吩咐,他們沒有教導兒女救恩的教義。

「主已警告我們,挪亞時代所發生的事,將來在人子來 臨時也會發生。但願神讓這人民注意聆聽我們先知領袖的呼 籲,遵照神的吩咐去教導他們的兒女,以免招致全能之神的 懲罰。」1

本章將討論賜予父母的重大責任,他們要教導子女福音 並準備他們過正義的生活。

#### 李海樂的教訓

#### 家庭爲什麼是教導福音的最重要場所?

我們的家不僅是庇護所,也是個作準備的地方,讓我們的青年可以充滿信心地從這裡準備出發,去領導並面對一個紛擾的世界。我們都知道,在家中所學到的事物具有驚人的持久力;在家中所看到及體驗到的事物在未來的歲月會對青年造成正面或負面的影響。我們的家可以成爲全人類的典範,但是我們必須以最嚴謹的態度來聽取教會領袖有關此一主題的忠告,這向來是個特別的挑戰,今日更是如此,因爲在我們這時代家庭已普遍式微。孩子們可以在家中「感受到並看到」福音的實踐。他們可以直接看到福音的適切及力量,也可以看到福音如何滿足個人的需要。2

這句話一再地提及:家庭是正義生活的基礎。……神的 啓示和人的知識都告訴我們,家庭在塑造個人「完整生活經 驗」一事上有舉足輕重的影響。3

現在已越來越清晰可見,家庭與家人是教會未來的關鍵。一個不被疼愛的孩子,一個不懂得紀律、工作及責任的孩子往往會用邪惡的事物來獲取快樂——像是毒品、性遊戲,叛逆,無論是知性上或行爲上的。……

再沒有任何地方比家更適合教導及學習有關婚姻、愛與性,而這些主題可以適度地與神聖聖殿婚姻的主題結合,一同教導。再也沒有任何地方比一個充滿愛的家更適合解答青年的疑惑。愛能讓青年自由地聆聽那些他們知道可以信任的人所說的話。……

一個孩子若不懂得自愛,怎能去愛別人呢?一個年輕人 若從來不被信任,怎能學會去信任別人呢?一個男孩若對工 作或責任一無所知,怎能明白那些重要特質爲何是凝聚整個



李海樂會長勸誡說:「在你們的家人家庭晚會中教導家人, 教導他們遵守神的誡命,因爲那是我們這時代惟一安全之道。」

社會力量所不可或缺的要素呢?一個女孩若從未在家中參與 有關福音原則的坦誠而直言無諱地討論,怎能應付世俗的批 評以及對她的宗教所作的學術上的攻訐呢?……若沒有親自 實踐某項福音原則,就很難去相信那項原則。……

我們已被告知,將來會有一個時期很像挪亞時代的情形,在那段期間我們必須幫助青年們學會如何做正確的選擇、在應有的自尊自重的環境中成長,尤其是在他們還能直接受到家庭影響的時候,而家人的愛會使他們能做到悔改並且使悔改深具意義。就價值上而言,我們的青年在家庭及教會外所處的環境,往往滿是空虛,或是充斥著悖離福音原則的觀念。4

在家中及教會中,父母親都被賦予重大的責任要教導福 音眞理,好爲每個靈魂提供碇錨。若沒有這個碇錨,人就會 像「被風吹襲翻騰的海浪」,受到每一道不明來源的教義之 風吹襲,以致對在神眼中的錯事感到困惑不明〔見以弗所書 4:14;聖經雅各書1:6〕。我們若聆聽主的訓誨,便算是這 世上接受最佳教育的一群人了。 我們的青年若因此而力量增強,那麼他們在接觸到與福音 真理相違背的錯誤教育觀念時,就不會因自己的信仰而感到困 擾。他們已經武裝起來,以迎戰那惡意中傷及假冒偽善的毒鏢。

年輕男子……若以眞理爲基礎來引導他們的思想,就不會在毫無保護的軟弱時刻向誘惑屈服,在他們一生中這將會 是道德上的致命傷。……

即將結婚的年輕情侶,若受到福音眞理所傳遞的思想所 引導,就會藉著遵守高榮婚姻的律法來聖化自己,以獲得永 恆的幸福。5

主說過,撒但沒有力量誘惑小孩子,「直到小孩子們在 我面前開始變成能負責的時候」(教約29:47)。緊接著是這 句意義深遠的話:「這樣才能從他們的父親手中要求偉大的 事」(教約29:48)。現在這裡的父親指的是父母親。主爲什麼 不容許撒但誘惑小孩子,直到他到達能負責的年齡?這是爲 了讓父母親有最佳的時機,將重要的事情深植於小孩心中, 若等到他們到達能負責的年齡才做此事的話,就太遲了。6

我們身爲父親、母親及教師的,負有造就人類靈魂的重要任務。沒錯,在小孩子到達負責年齡之前,撒但不能誘惑他們;但是撒但會想盡辦法讓我們這些受託付照顧、訓練他們的人變得疏忽、草率,使他們慢慢培養出那些小小的壞習性,將他們引入歧途,〔使他們〕不適合承擔與撒但對抗的重大責任,並且在他們到達負責年齡時,無法穿戴上自我防護的盔甲。7

我們要使每一個父親意識到,對於他全家人的永恆福祉,他肩負了最大的責任。意思就是:他應該帶全家人去教堂;全家人一同參加聖餐聚會;舉行家人家庭晚會,使全家人團結合一;這表示他要準備自己,帶全家人去聖殿,以便採取使家庭成爲永恆的準備步驟。8

你們爲人父母的,我懇請你們再次體會你們對那些寶貴的靈魂所要負起的完全責任。你們若不爲即將到來的這日子準備他們,那誰會去做呢?〔主〕來臨的日子要像賊在夜晚來到一樣,你們是否準備好他們站在祂面前?當他們在戰場上,當他們面對危險及誘惑時,妳的母愛是否能千里遙傳,使妳的兒子或女兒堅定不移?9

## 我們應教導子女哪些福音原則?

以諾斯先知記錄了他父親的教導。他說:「我,以諾斯,知道我父親是一位正直的人——他……也教導我主的教養和訓誡——因之,我神的名是應當讚美的」(以諾斯1:1)。我沉思著這句話:「我父親教導我……教養。」那是什麼意思?教養是指道德訓練和鍛鍊的過程。「我的父親在道德訓練上教導我並鍛鍊我。」訓誡是什麼意思?是指溫和或友善的責備、給予警告或提醒。神的名是應當讚美的,因爲父母親以主的教養和訓誡來教導子女!10

主本人已清楚說明如何準備可安全保護青年避開會使他 們毀滅的危險陷阱。祂把一項嚴肅的責任交託給世上的家 庭。這是祂所說的話:

「再者,假如在錫安或在組織起來的錫安支聯會中,父母們有兒女,而不教導兒女明白悔改的教義,對活神的兒子基督的信心,以及在八歲時的洗禮和藉按手禮的聖靈恩賜,則罪將落在父母們的頭上。……

「他們也必須教他們的兒女們祈禱,並且正直地行走在 主面前」〔教約68:25,28〕。11

我們所能有的,抗拒今日世界上任何邪惡的最有力武器,就是對救主耶穌基督堅定不移的見證。趁著孩子還在膝前時,教導他們,他們必長大成爲義人。他們也許會迷失,但是你們的愛心與信心將引導他們歸來。12

父母應極忠信地惦記著他們的工作,他們要確定他們之間沒有懶惰者,孩子未在邪惡中成長,卻受到教導,而且要熱切尋求永恆的財富,眼睛裡沒有充滿貪婪(見教約68:30-31)。如今,那是父母的責任,主將教導家人的主要責任交給了父母。13

每個孩子都必須被教導他是天上父母的後裔,每個孩子都要學習表現神之兒女的行為,以便在急難時刻向神祈禱, 請求一個忠信兒女能得到的幫助。

每個孩子都必須被教導,他的身體是神的殿,凡是毀壞神的殿的,必遭神毀滅〔見哥林多前書3:16-17〕。

每個孩子都必須學會,惟有藉著犧牲才能培養出完全的信心,而且除非他學會犧牲他的愛好及內體慾望來服從福音 律法,他絕不能在主面前聖化,成爲聖潔。

每個孩子都必須被教導,要對神聖事物的象徵心懷虔敬,並且要尊重在家中、教會中或社區中居於領導地位的人。

每個孩子都必須接受適當的訓練,以知道如何運用他們 的雙手和頭腦,並且讓他們瞭解,所有強烈的情感都是神所 賜的,若加以控制就可用來完成一項神聖的目的。

每個孩子都必須被教導,要善加利用他們的休閒時間, 而且要知道遊戲之目的並非只是玩遊戲而已,而是在預習他 成年生活中所扮演的角色。

每個小孩都必須有足夠的經驗學習不自私的服務帶來的 喜悅,而最大的快樂來自於不求回報地爲人工作。14

我們的孩子應在私下的家庭生活中聽到父母的見證。利用機會向各個兒女一對一地作個人見證的父親或祖父是多麼明智啊!15

## 家人家庭晚會如何幫助父母履行他們教導福音的責任?

我們所謂的家人家庭晚會活動則是進一步強調父母要在家中教導孩子福音。這並不是項新措施,……楊百翰會長及他的副會長在寫給全體教友的最後一封書信中,呼籲父母在家中要經常將孩子們聚在一起,教導他們福音。因此,自從教會在本福音期成立以來,教會便敦促要舉行家人家庭晚會。16

如果我們在這裡忽略了我們的家庭,不召開家人家庭晚會,我們就是失職。如果因爲我們的疏忽而失去了某些家人,會是怎樣的情形?天堂就不是天堂,除非我們已盡了一切努力去拯救主透過我們的家系所分給我們的人。因此,如果你們爲人父母的真正有以來加精神的話,現在就把你們的心轉向兒女,不要以爲這事只會發生在幔子的另一邊。讓你們的心轉向兒女,教導他們;不過,你們一定要在他們還小、還受教的時候開始。如果你們忽略了家人家庭晚會,就是忽略了以來加使命的肇端,也正如你們忽略收集家譜一樣。17

我們是否經常在自己住家的範圍內與兒女及孫兒女一起 工作?我們自己的羊離開了牧羊人或羊圈,會有走失的危 險,我們是否在搜尋牠們?我們是否在家人家庭晚會中教導 家人?我們自己是否舉行家人家庭晚會?或者我們會說: 「那些課程不適合我們,家裡只有我和媽媽兩個人,這個活 動只適合有年幼孩子的家庭」?18

現在我要問你們一個問題。要是你知道自己得了絕症,不久於人世,而且你有幾個年幼的孩子要靠你來教導、指引和帶領,你會做些什麼讓他們為你的過世作準備?你是否曾經停下來,問自己那種令人感傷的問題?

我要唸〔一位母親的〕來信給你們聽:「我剛加入教會時,曾經想過我將來所想要的那種家。我在心中勾勒出我的想法,那是我所能想像的最美好、最令人心滿意足的情況。我和我的丈夫讓心中的景象付諸實現,我們把孩子們聚在一起,教導他們福音。……有件事讓我們既驚又喜,那就是我們的每個孩子都愛上我們的家人家庭晚會。……我開始越來越能領悟,我們的孩子成長的多快,我們身爲父母的,能教導他們的時間卻是那麼短暫。……

「去年秋天我得了重病。我希望這不是一種虛榮才好,但我第一次感到我對自己的孩子來說是多麼重要。……我無助地躺著,無法照料他們的需要,心裡明白除非天父有意介入,否則我今生對他們的影響即將結束,未來歲月的每一刻都顯得那麼彌足珍貴。

「我安排了許多事情來善用那些時間,但願我能活到那時候。人要在世上經營一個小小的天堂,要在夜晚唸書給孩子聽,跟他們說話。……除了他們感興趣的其他事情外,我幾乎把整本摩門經兒童讀本都唸給他們聽了。……我毫不懷疑這麼做是很有意義的,因爲我聽到那八歲的孩子在禱告中感謝先知們保存紀錄,也聽到那五歲的孩子感謝在拉曼和雷米爾要追殺尼腓時,他和一群忠信的人安全逃到荒野。我們的經驗是我們只要有機會就幫助孩子們對福音及創造他們的那位天父有更多的愛與瞭解時,我們彼此間的愛也會增長,我們一家人也以一種最有意義的互動方式凝聚在一起。因此,每週的家人家庭晚會是我們最重要的事。」19

但願在你們的家中,你們也像古代的約書亞那樣說道:「至於我和我家,我們必定事奉耶和華」(約書亞記24:15)。在你們的家人家庭晚會中教導家人,教導他們遵守神的誡命,因爲那是我們這時代惟一安全知道。如果他們這樣做,全能之神的力量必如天上的甘露般降下,滴在他們身上,聖靈必與他們爲伴。20

## 研讀與討論的建議

- 家庭爲什麼在我們子女塑造「完整生活經驗」一事上有舉 足輕重的影響?父母爲什麼在子女年幼時就必須教導他們 將福音列爲第一優先的事?
- 我們如何使家庭成爲一個庇護所,避開世俗的邪惡及紛擾?
- 父母要如何教導子女在教義和聖約68:25-28中的幾項原則?父母如何使子女「學會不自私的服務帶來的喜悅」?
- 讓子女聽到父母對福音原則作見證爲什麼很重要?
- 以來加的使命在哪些方面可適用於父母養育子女一事上?
- 定期舉行家人家庭晚會爲什麼很重要?你曾如何讓家人家 庭晚會辦得很成功?

#### 註

- 1.In Conference Report, Apr. 1965, 13; or Improvement Era, June 1965, 496.
- 2. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 297--98.
- 3. The Teachings of Harold B. Lee, 267.
- 4.Ye Are the Light of the World (1974), 64--66.
- 5. Stand Ye in Holy Places (1974), 370--71.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 269.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 268.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 293.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 276.
- 10.1959年4月3日,在第三屆兒童會大會 上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史 部門檔案,第1-2頁。

- 11.Decisions for Successful Living (1973), 24--25.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 273.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 277.
- 14. "For Every Child, His Spiritual and Cultural Heritage," *Children's Friend*, Aug. 1943, 373.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 269.
- 16.The Teachings of Harold B. Lee, 266-67.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 280-81.
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 268.
- 19.1966年4月8日,在總會教友大會家 庭教導大會上演說,耶穌基督後期 聖徒教會歷史部門檔案,第4頁。
- 20.The Teachings of Harold B. Lee, 273.



李海樂會長向來以給予父母忠告而著稱: 「主的事工中,你們能做的最重要的事工是在你們的家裡。」

# 愛在家

父母如何加強他們與子女之間的愛?

## 言浦

**土**我們追求天父國度中的超升時,家庭是非常重要的」李海樂會長教導說。1他將這項崇高的目的謹記在心,經常提及愛對鞏固家人關係的重要。他鼓勵父母及兒女將以來加使命的精神也用在世上活著家人的身上,使他們的心在愛中轉向彼此。他說:

「你們已想到某件你們僅用於聖殿事工的事情——瑪拉基曾提及的以來加先知的使命,這使命在現代啓示中也曾重申:『看啊,在主大而可畏的日子來到以前,我要經由先知以來加的手把聖職向你顯示。並且他將在子孫們的心中,種下對祖先所作的應許,而子孫們的心,將轉向他們的祖先。如果不這樣,在祂來臨時,全地都將被完全荒廢』(教約2:1-3)。

「今日那段經文無疑地具有更深遠的意義。今日在這世上,除非兒女的心轉向父母,父母的心轉向兒女,這大地在他來臨時將會完全荒廢。從未有任何時期像今日的後期聖徒家庭及俗世的家庭有那樣多的需求。今日使青少年飽受痛苦的大多數不幸都是家庭破碎所引起的。若要拯救這世界,人們若要準備好迎接主的來臨,祖先們的心必須轉向子孫,子孫的心必須轉向祖先」。2

## 李海樂的教訓

## 我們如何使家中有更多的愛和快樂?

我很榮幸能經常和其他的總會當局人員拜訪我們教友當中最美好的家庭,我從這些拜訪中看到了……促進家庭團結 及幸福的幾個要素。……

我看見這些家庭都彼此尊重,父親尊重母親,向她表達愛意,母親對父親也是如此。他們不吵架、不爭執,至少在孩子們面前不會這樣做,心平氣和地討論有所誤解的事——我看過這樣的一個家庭,他們有九名可愛的子女,孩子們見證他們從未聽過父母親爭吵。如今的結果是這九個孩子各自成家立業,他們遵從這段期間的教導、效法父母親的好榜樣,於是九個溫馨安定的家庭幸福快樂地生活在一起。……

保持靈性上的聯繫、作家庭祈禱、經常履行教會職責都 是使這些家庭幸福的因素。3

幾年前有位父親來找我,他的家人——他所有的孩子——都已結婚成家,而且每個家庭都有一些問題。這個事實讓他痛苦不已。他憂心忡忡地對我說:「我的家人到底怎麼了?他們全都有困難。他們的家庭都不快樂、不和睦。」我沒說出我的感覺,但在這些子女未成婚前,我見過他們圍坐在餐桌的情形。我看到了自私、不願意爲彼此的福祉犧牲。我看到了搶奪、吼叫、責罵、打鬥和吵鬧。我知道他們在青少年時期過的是什麼樣的生活。我並不訝異他們沒有快樂美滿的家庭。4

快樂來自不自私的服務。惟有每天努力爲彼此的幸福付 出,才能建立快樂的家庭。5

神的愛不僅僅是只要祈求就能得到的。約翰說:「人若 說『我愛神』,卻恨他的弟兄,就是說謊話的;不愛他所看 見的弟兄,就不能愛沒有看見的神」(約翰一書4:20)。你無法既愛神又恨那與你爲伍的弟兄。要是有人認爲他是靈性巨人,他的家卻因爲疏忽以及無法照顧妻小而顯得凌亂,那麼此人並沒有在培養對神的愛。6

我們別忘記保羅明智的呼籲,他說:要向我們周遭的人顯示「堅定不移的」愛心,尤其是那些憂愁的人(見哥林多後書2:7-8)。在彼得一書第一章中,彼得也就這相同的事情談了許多,他敦促教友們不僅要顯示「沒有虛假的愛」,也「當從心裡彼此切實相愛」(彼得前書1:22)。在神國中,我們愛人的能力非常重要,因爲在我們所處的這個時代,「人們的愛漸漸轉冷」(教約45:27)。7

鞏固你們的家人關係,關心孩子。……務必使家成爲堡 壘,成爲子女可在此動盪不安的時代中找到碇錨的地方。那 麼愛就會豐盛,你們的喜悅也會加增。8

## 父母如何向子女表達更多的愛?

有個經驗讓我這個作祖父的學到了一些事情。那天晚上 〔教會〕在體育館舉行舞蹈節,我女兒那兩個較大的兒子… …把她整慘了,她是這麼說的。我說:「要不要我帶妳這兩個兒子到體育館參加舞蹈節?」

她說:「好啊,爸,你若這樣做的話,我會很高興的。」

我完全不知道自己所身處的狀況。……表演節目剛開始時,我不知道七歲的孩子和五歲的孩子會有那麼大的差別。那個七歲的孩子津津有味地看著足球場上的表演,可是那個五歲的孩子注意力集中的時間卻很短,他扭動著身體,想買熱狗,又想買飲料,然後要上廁所,他一刻也靜不下來。我坐在總會當局人員面前,他們微笑著,看著這齣小劇上演,

我牽著孫子走來走去,設法讓他乖一點。最後,這五歲的小孩 看著我,握緊小拳頭,猛然向我的臉部側面打來,然後說: 「爺爺,不要推我!」你知道,那很痛的。在這天色微暗的傍 晚,那些總會弟兄們看到了這一幕,我想我看到他們在偷笑, 我的第一個衝動是把他抓來打屁股;他實在該打。可是,我曾 看過他那嬌小的媽媽是怎麼處理的,我看到她在他大發脾氣 時,說了這句話:「孩子很可惡時,你務必要愛他們。」所以 既然我用了其他方法都行不通,我想我該試試那個辦法。

因此我把他抱過來,對他說:「孩子,爺爺愛你。我好希望你長大變成一個很乖的大男生。我要你知道,孩子,我愛你。」他因爲生氣而緊繃的身體開始〔放鬆〕了,他雙手抱住我的脖子,親親我的臉頰,他也愛我。我用愛征服了他,他也在無意間用愛征服了我。9

教養兒女十分成功的母親會告訴你,青少年很需要愛, 而且在他們很可惡的時候所最需要的就是愛。爲人父母的, 請想想這點。10

我想起我自己家中的一件往事,我有個小孫女被她父親 批評,因爲她沒有好好整理房間,沒有鋪床等等。她很激動 地說:「爸,你爲什麼只看到可以批評我的事情,卻從來不 看看我所做的好事情?」這讓她父親很認真地反省。那天晚 上,他在她枕頭底下放了一封表達愛與瞭解的信,信中談到 他欣賞她的所有事情,於是,彌補了他經常批評缺點卻不讚 美優點所造成的傷害。11

我記起我童年的一個經驗,那時候我們養的豬會破壞菜園,把農場弄得亂糟糟的。家父叫我到3公里外的商店買些工具來,好把豬鼻套住。我們費了九牛二虎之力才把豬隻趕進豬圈,當我在把玩我買來的工具時,我壓得太用力,把它折斷了。家父當時大可以痛罵我一頓,因為心血和錢都白費

了,但是他只是看著我,微笑著說:「兒子,我想我們今天不套豬鼻了。把牠們都放出去,明天我們再重頭來。」我是多麼愛家父,他並不因爲一個小小的無心之過而責罵我,否則這可能會成爲我們之間的一道裂痕。12

作父親的固然必須管教孩子,但是他絕不應在憤怒中施行管教。他必須在事後顯示加增的愛,以免那人把你視作他的敵人(見教約121:43)。但願主不會讓孩子覺得他父親或母親是敵人。13

父母親,請記住,現在是你們的機會;也許你們在管教一個叛逆的孩子時深感苦惱,但是你們現在正處於人生最快樂、最黃金時期。當你爲他們蓋好被子時,請善待他們。讓他們在一生中都會聽見的怒罵卑劣聲中聽到一個仁慈的聲音。讓這些小孩在走投無路時,有個碇錨可以依靠。主會助你一臂之力。14

有個醫生來找我,他是大腦外科醫生。……〔他的〕小孩曾經送給他一個雪橇當作聖誕禮物,可是當時沒有下雪。那年聖誕節過了一個月之後才下了第一場雪。〔那個醫生〕因爲趕著去醫院,就說:「等我回家,我們去坐雪橇,」那個小男孩回答:「爸,你才不會這樣做呢,你沒時間陪我。」那一整個早上,他都因爲這句童稚的話語而心情紛亂,事實也正是如此,他花太多時間在工作上,所以沒有足夠的時間陪孩子。因此,使他感到困擾的問題是:「您是否可以談談我要如何在生活中取得平衡?今日大腦外科的技術進展極爲快速,爲了跟上專業領域的腳步,我要完全投入,無心管其他的事務。」我們談著,所得到的結論是:一個人要對他自己負起責任,要對他的家庭負起責任,要對教會負起責任,也要對他的工作負起責任,他若要過平衡的生活,就必須在這每個領域中都試著找出方式來提供服務。15

如果父親對兒子們的愛足夠,從小用愛將他們抱在懷裡,讓他們從小感受到他親切溫暖的愛,我相信當他們在年少遭遇人生危機而需要一位懂得體諒的父親穩重的手扶持時,他們與父親之間的情誼必更趨成熟,而且他們之間會更加親密。母親翹首等待參加舞會夜歸的女兒,等著互道晚安,她在女孩開懷暢談時所表達的難能可貴的信任,將贏得女兒永遠的敬愛,這將成爲抗拒罪惡的永恆堡壘,因爲母親信任她。

父母若是因爲太過忙碌或厭倦受到天真小孩的打擾,而把他們推到一旁或趕到屋外,惟恐他們把井然有序的家弄亂,可能會迫使孩子由於孤獨而涉足一個助長罪惡及不貞滋生的團體。要是一個父親因爲自己的疏忽,使得他的兒子或女兒迷失在罪惡中,儘管他配稱進入高榮國度,但這對他而言又有什麼益處呢?一位母親在家庭外面從事拯救人類或任何的偉業(無論是多麼有意義),卻使自己的家人迷失,她所蒙受的損失是世上一切美好慈善團體(無論是社交或宗教性質)都無法彌補的。16

我經常勸誡大家,並且在此我要再對你們大家說:「主的事工中,你們所能做的最重要的事就是在自家的圍牆內。」我們絕不可忘記此事。17

## 父母的愛及福音的教導能夠對迷途的子女造成什麼影響?

前天有對深感困擾的夫妻來找我,他們有個十六歲的女兒,在家排行老大,她不斷地惹麻煩,他們正準備放棄努力。 我引述艾希頓馬文長老的話說,只要不放棄,家庭就不算失敗 (see Conference Report, April 1971, p. 15)。那是千眞萬確的。家 人必須繼續不斷地愛年輕人,幫助他們,直到青少年渡過人 生的狂風暴雨期。只要不停地提供協助,家庭就不算失敗。18 我們今日所看到全能之神力量的最偉大顯現就是人類靈魂的救贖,將他們從靈性的黑暗中帶進靈性的光明。最近我眼見耳聞了這樣的奇蹟。有個人大半輩子都荒唐度日,現在已屆中年。他自己要求在他老母親的喪禮上致詞。他的父母親遵行主的教導,堅持教導他們的兒女,包括這個兒子,但是他強烈無禮地反抗他們的教導。儘管他唱反調,他父親仍繼續盡一位忠信父親所應盡的本份,不但教導他,還在每星期日都特別爲了這個叛逆的兒子禁食祈禱。這位父親做了一個夢,彷彿是再次向他保證,他看到那叛逆的兒子在濃霧中行走,他在夢中看到他兒子從濃霧中走到明亮的陽光下,藉由眞誠的悔改而得到潔淨。我們看到那個男子如今已有所改變,並且在教會中享受主的上好祝福,這都是因爲他父母沒有放棄他。19

我想對你們身爲母親的說幾句話:不要放棄〔叛逆〕的 兒女;總有一天他會像那回頭的浪子,回到他的故鄉,彷彿 在暴風雨中的船隻回到安全的港灣。<sup>20</sup>

青少年雖然可能不理會良好家庭的影響,也可能變得散漫、叛逆,但若是一位好母親在他童年時所作的教導深印在他心上,他將重拾這些教導來獲得安全,正如在暴風雨中的船隻停泊在安全之處。<sup>21</sup>

不要放棄〔自大〕得令人難以忍受的男孩或女孩,有些青少年必需經歷這樣的階段。我要爲那些男孩及女孩懇求你們,不要放棄正處於獨立階段而難以溝通且漠視家規的男孩或女孩,不要在他們表現得毫無責任感時放棄他們。自以爲無所不知的自負者聽不進任何勸告,他認爲那只是迂腐的老生常談。……

我們有個孫子曾在北英國傳道部傳教,他到那裡不久之後,寫了一封很有趣的家書,他在信上說,他父母給他的忠

告現在都派上用場了。它就像一本放在書架上十九年的書, 他現在才把它拿下來第一次拜讀。你的兒女也是那樣。你們 或許認爲他們沒有在聽,他們也以爲自己沒有聽進去,但 是,總有一天你的忠告將會像他們拿下來的那本書,他們會 在有迫切需要時重新閱讀。

當父母親竭盡所能教導兒女之後,將會有力量介入,這種力量影響了小阿爾瑪,他和摩賽亞的兒子們著手破壞他們偉大父親的事工。你們還記得吧,有位天使被差遣來擊倒小阿爾瑪。小阿爾瑪像是死去那般躺了三天三夜,然後天使說道:

「主已聽到了祂人民的禱告,也已聽到了祂僕人阿爾瑪的禱告,就是你父親;他曾用極大的信心為你禱告,使你得以知道眞理;所以,我為了這一個目的而來,要使你確信神的能力和權柄,使祂僕人們的禱告得以照著他們的信心而得到回答」(摩賽亞書27:14)。22

或許爲人父母的都曾說過:「但願主讓我每天有『二十五小時』來恪盡母職或父職,好使我的孩子無法理直氣壯地說,我不曾盡一切力量勸告他們遠離邪惡。」我們有些孩子依然堅定忠誠,然而有些則已開始偏離正道,有時候我們不知道爲何會如此。不過,但願身爲現今父母的我們都下定決心,要在生活中與孩子接近,詢問他們的意見,爲他們奠定神聖眞理之主要原則的基礎。23

## 研讀與討論的建議

- 身爲父母,什麼曾讓你們與子女間的愛更加鞏固?父母要如何注意到每個孩子的特別需求?
- 父母爲什麼在公開場合及家中都應隨時尊重彼此?

- 父母如何在家中提倡不自私以及爲其他家人的益處而犧牲?
- 父母在子女很惹人惱怒時仍愛他們爲什麼很重要?父母可在哪些方面對子女所做的好事表示贊同?
- 父母怎樣在家庭、教會及工作的需求上取得平衡?
- 李會長說:「主的事工中,你們能做的最重要的事工是在你們的家裡」,你認為他說這句話是什麼意思?
- 福音如何協助父母使子女不會誤入歧途?在我們做了一切努力後,子女仍可能作錯誤的選擇,認清這一點爲什麼很重要?福音那些對於繼續疼愛子女與他們一同努力的忠信父母,提供了什麼樣的保證?

#### 註

- 1. Press release for Mexico and Central America Area Conference 1972, 2.
- 2. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 281.
- 3.In Conference Report, Oct. 1948, 52, 55.
- 4. The Teachings of Harold B. Lee, 271.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 296.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 296.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 606.
- 8.In Conference Report, Munich Germany Area Conference 1973, 112.
- 9.1973年10月5日,在總會主日學大會上 演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部 門檔案,第7-8頁。
- 10. The Teachings of Harold B. Lee, 296.
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 199.

- 12.The Teachings of Harold B. Lee,279--80.
- 13. The Teachings of Harold B. Lee, 279.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 279.
- 15.The Teachings of Harold B. Lee,613-14.
- 16.Decisions for Successful Living (1973), 24.
- 17. The Teachings of Harold B. Lee, 280.
- 18. The Teachings of Harold B. Lee, 278.
- 19. The Teachings of Harold B. Lee, 278.
- 20.The Teachings of Harold B. Lee,279.
- 21. The Teachings of Harold B. Lee, 287.
- 22.Ye Are the Light of the World (1974), 275--76.
- 23. The Teachings of Harold B. Lee, 276.

# 母親正義的影響力

母親如何善盡教導及養育子女的職責?

## 前言

李海樂會長曾談到,有位母親爲了準備一場晚間的招待會而擦拭著幾件銀器。「就在她忙著作準備時」,她八歲大的兒子抱著一個撲滿走了進來,他對媽媽說:『媽,妳是怎麼繳付什一奉獻的?』

「那時正是她不想受到打擾的時候,可是她擦了擦雙手,坐下來,把撲滿裡的大小硬幣都倒出來,然後解釋他要如何繳什一奉獻。她說完時,他摟住她的脖子,說道:『媽媽,謝謝妳幫忙;現在我知道怎麼繳什一奉獻了。』」

這位母親談起這個經驗時所說的一些話,「非常非常重要,所有……母親都應記住,『我這一輩子都會有時間擦拭銀器,但這可能是我教兒子什一奉獻原則的惟一一段時間了。』|1

李會長教導說:「今日成功的母職超越了今生的歲月及 永恆。」2他強調母親的榮耀目的「是在今生建立一個家庭, 並爲永恆家庭奠定基礎。」3

## 李海樂的教訓

## 母親怎樣對子女產生正義的影響力?

婦女具有創造生命的能力,與合法的丈夫在一起時就能生育,她若在高榮婚姻中印證,就會在來生有永恆的增進。婦女是她自己家中的家庭主婦,也是她後代子孫的模範。婦女是她丈夫的配偶,若沒有她,他無法變得更完全。婦女的影響力可使社稷邦國蒙受祝福,其影響力恰與她培養的靈性力量成正比,而這力量和她與生俱來的天賦恩賜相輔相成。……年復一年,她發揮著那股沈靜與精粹提升的影響力,以使她的子孫都把握機會將他們靈性及體能上的潛能發揮到極致。4

母親是營造家庭氣氛的人,付出許多心力爲兒女奠定強 固的基礎,在他們遠離家庭影響力的時候給予力量。5

母親們,請留在家庭的核心,最接近孩子的地方。前些時候,我參加了一場每季舉行的支聯會教友大會,……我對支聯會會長說,……「貴支聯會裡有沒有這樣一位年長的母親:扶養很多子女,又有福氣親眼看到這些子女都在聖殿裡結婚?」

他朝會眾看去,說:「有,就是這位姊妹(我稱她爲江姊妹),她有九個子女,而且他們都在聖殿裡結婚。」……

當這位可愛、滿頭白髮的媽媽站在我身旁的麥克風前時,我說:「請分享您的生活經驗,您是怎麼達成這項了不 起的成就的?」

她回答,……「我可以給你們兩點建議。第一:在孩子們的成長階段,我總是留在家庭的核心,最接近孩子的地方,看著孩子進進出出。第二:無論我們做什麼事,都是全



全世界的忠信母親都藉著慈愛、不倦的努力來竭盡所能, 以確使他們的子孫「都把握機會將潛能發揮到極致。」

家人一起做。我們一起玩耍,一起祈禱,一起工作,我們一 起做每件事。我想這就是我所能想到的了。」

我對她說:「現在您已經講出兩項重要的道理了。」6

讓母親留在你們家庭的「核心」,最接近孩子的地方。 今日的家庭面臨了破碎的嚴重危機,那是因爲母親們受到某 些事物誘惑,而忽略了在家人進出家門時留在家裡。我知道 有些母親需要賺錢養家。但即使如此,婦女會會長及主教應 留心注意,以免沒有盡力幫助那些有年幼子女的母親。可能 的話,幫助她規劃工作性質或安排工作時間。這些都是屬於 婦女會幫助家庭的職責範圍內。7

今日,我覺得婦女已漸漸成爲現代生活快速步調下的 受害者。她們惟有培養身爲人母的直覺、與子女保持極爲 親密的關係,才能明白子女的感受與想法,注意到其困 難、危險或苦惱的最初徵兆,而及時掌握這些徵兆,讓子 女免於大禍。8

有一天我再次拜讀了斯密約瑟先知的母親在他去拿頁片 的那晚所說的話。我讀到她是這麼寫的:

「[9月21日]晚上,我直到深夜仍未入眠,……過了午夜十二點我才就寢。大概在十二點左右,約瑟來找我,問我是否有可上鎖的盒子。我立刻知道他爲什麼要它,家裡沒有這種盒子,所以我非常緊張,我想這可能是一件極爲重要的事。約瑟卻看出我很擔心,說道:『現在沒有盒子,不要緊,我會妥善保管的,放心,不會有事的。』

「過了不久,約瑟的妻子經過房間,她戴上帽子,穿著外出服,幾分鐘後,他們騎著耐特先生的馬匹和篷車一起離開。那一整晚上我都在祈禱懇求神,我內心極爲擔憂,無法入睡。……」[Lucy Mack Smith, History of Joseph Smith, ed. Preston Nibley (1958), 102.]

母親們,我要對妳們說,要是妳們的兒女在世上有所成就,這多半要歸功於母親。爲了兒女,母親在許多夜晚跪下祈禱,祈求神讓她的兒女不會失敗。我記得在我愚昧的青少年時期,家母憑著直覺來找我,提醒我要注意一些事,但我不加理睬,愚昧的青少年都是這樣做的。「媽,這太蠢了,」我說,結果不到一個月,我就面對了家母所警告的誘惑。我沒有勇氣回去告訴她,她說得太對了,但我會小心警戒著,因爲家母已經警告過我了。9

我們一家人,包括我的祖母、母親和我們兩三個較年幼的孩子,坐在大門口,欣賞那奇妙煙火般的大自然美景。那時,離我家不遠的山區下了一陣大雷雨,閃光乍現之後,緊接著就是轟然一聲雷響,足見這道閃電就打在附近。

當時我站在門邊,母親突然毫無預警地猛然推了我一下,使我跌出門外,躺在地上。就在那一瞬間,一道閃電從 廚房爐灶的煙囪打了進來,再由大門口出去,門前的一棵大 樹立刻由上至下裂開一條很深的裂縫。要是我還站在門口, 那我今天就無法寫出這個故事了。

家母無法解釋爲什麼當下會決定這麼做,而我只知道, 她直覺所採取的這個舉動保住了我的命。

多年以後,當我看見老家這棵大樹上的焦痕時,只能由衷感激地說:感謝主賜給母親及其他許多忠信的母親充沛的擁有那項寶貴的恩賜,當孩子有急需時,她們讓孩子覺得天堂就近在咫尺。10

## 母親如何履行教導子女福音的責任?

母親的心是孩子學習的地方。小孩子從母親膝上所得到 的教導、父母的諄諄訓誨,以及爐邊聚會中的虔誠、甜蜜回 憶,都是絕對無法從靈魂深處一概抹滅的。

有人曾說,家庭是最好的訓練學校,因爲家庭生活是神 用來訓練年輕人的方式,而且家庭多半是母親營造出來的。<sup>11</sup>

在神國的偉業中,母親的任務是什麼呢?她最首要的任務是記得要在家中教導福音。12

〔我想談談〕婦女在訓練家人一事上的職責,……主說:

「但是看啊,我對你們說,小孩們藉著我的獨生子從世 界奠基時起就被救贖了;

「因此,他們不能犯罪,因爲沒有給予撒但權力去誘惑 小孩們,直到小孩們在我面前開始變成能負責的時候; 「因爲按照我自己的意思,並且像我要作的那樣賜給他們,這樣才能從他們的父親手中要求偉大的事。」(教約29:46-48)

……在小孩大到可以在主前負責的年齡之前的這段期間,神要求孩子的父親(同樣這也是指母親)做哪些重要的事呢?……父母受到訓誡要讓他們的孩子在滿八歲時受洗,並教導他們福音的基本原則。他們的兒女要領受赦免他們罪的洗禮,並且接受按手禮。他們應學會祈禱並且正直地行走在主面前。

父母親必須在撒但有力量誘惑小孩之前,先完成一些重要的事。父母親有責任藉由榜樣及訓誡來教導教會的標準, 以奠定穩固的基礎。

對姊妹們來說,這表示她們必須把母職當作一項終身職,絕不可讓其他事來取代這項終身職。<sup>13</sup>

最近我碰巧聽見我的一個女兒對一群母女演講。她談到她和她大兒子之間的一段往事。這兒子最早讓她學到一個母親所必須負起的責任。她說:「多年前,那時我的大兒子年紀還很小,在一個暖和的夏夜,吃過晚餐後,我趕忙要把一些水果都裝罐好。」我相信年輕的媽媽都想像得到那一幕情景。彷彿所有的事都發生在那天,妳沒時間做這件事,可是又想完成它。那晚上,嬰兒託人照顧,丈夫出門開會,妳那三歲和四歲的小孩都穿了睡衣準備上床。妳心裡想:「好了,現在我要去忙水果裝罐的事了。」

〔我女兒繼續說:〕「這是那天晚上的情形:正當我開始 削水果的時候,我那兩個兒子在廚房出現,宣布他們準備好 要作禱告了。」可是她不想中斷手邊的事,就很快地對她兒 子說:「『你們趕快進房間,自己作禱告。媽媽還在忙著處 理這些水果。』長子大衛並沒有移動步伐,他站在我面前, 態度溫和地問:『媽咪,是禱告重要,還是水果重要?』那 時我既是個年輕的母親,又是個忙碌的妻子,還不明白在未 來的生活中,當我在家裡扮演母親和妻子的角色時,會遇到 許多左右爲難的情況。」

母親們,那就是妳們的挑戰,特別在妳們年幼的孩子非 常需要妳們緊緊跟在身邊,幫助他們成長的時候。……

母親們,當妳們的孩子開始問妳們問題,甚至問到有關生命的敏感問題時,請不要不理睬。花些時間向他們童稚的心靈解釋,或者他們成長時,向他們較成熟的心靈說明。一位成功的母親絕不會因爲她的兒女前來與她分享他們的快樂與悲傷而感到不耐煩。14

我祈求主賜福妳們〔我親愛的姊妹們〕。妳們對促進本教會福祉有極大的力量,那是遠超過妳們所能想像的。教會未來的進展,主要是取決於妳們如何擔負起母親的責任。我謙恭祈求,主會幫助妳們,使妳們得以建立穩固的家庭基礎。我也要謙卑地向妳們作見證,在耶穌基督的教會中有一些教導和計畫,而我們的家庭可以藉此獲得安全,我如此見證,奉主耶穌基督的名,阿們。15

## 研讀與討論的建議

- 母親會爲子女作什麼犧牲?這種犧牲會帶來哪些祝福?
- 「今日成功的母職」在哪些方面會使後代子孫永遠蒙受祝福?
- 「留在家庭核心,最接近家人的地方」是什麼意思呢?母親與孩子們的生活很接近爲什麼很重要呢?

- 現代生活的快速步調及一些分散注意力的事物有時如何使 婦女偏離她們神聖的目標?要如何讓這些分散注意力的事 物減至最低?
- 斯密約瑟母親的故事及李會長母親的故事,對於母親能成 為子女的正義影響力一事上作了什麼教導?
- 你母親的祈禱曾如何使你的生活蒙受祝福?妳身爲母親所 作的祈禱如何使子女得到祝福?
- 丈夫及父親可以在哪些方面協助母親履行她們在家中的責任?聖職領袖及婦女會的領袖可如何加以協助?
- 母親爲什麼必須將教導家人福音的責任列爲第一優先?母親要如何做到這一點?
- 父母可以在哪些方面準備他們的女兒成爲好母親?

#### 詳

- 1.In Conference Report, Mexico and Central America Area Conference 1972, 91.
- 2. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 288.
- 3.Ye Are the Light of the World (1974), 317--18.
- 4.Ye Are the Light of the World, 318--19.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 289.
- 6. "Obligations of Membership in Relief Society," Relief Society Magazine, Jan. 1969, 10.
- 7.Ye Are the Light of the World, 279.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 288.

- "The Influence and Responsibility of Women," Relief Society Magazine, Feb. 1964, 85.
- 10.The Teachings of Harold B. Lee,290--91.
- 11. The Teachings of Harold B. Lee, 289.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 287.
- 13.Ye Are the Light of the World, 314--
- 14.In Conference Report, Mexico and Central America Area Conference 1972, 90--91; paragraphing added.
- 15.In Conference Report, Mexico and Central America Area Conference 1972, 91.

## 

教會相關計畫中的原則如何協助 教會與家庭共同拯救靈魂?

## 前言

李海樂擔任十二使徒定額組之一員時,總會會長團任命他督導一項全教會的事工,以達成耶穌基督福音的最終目的一一「促成人的不死和永生」(摩西書1:39)。這項事工被稱爲相關計畫。這項教會相關計畫所做的事包括:讓教會的輔助組織、計畫及活動都能鞏固並支持家庭,藉以強調家人及家庭的重要。這項相關計畫還讓教會的所有組織及事工都由聖職來指導。在1960年代,已採取了許多行動來達成這些目的,包括再次強調家人家庭晚會及審核教會課程,以確使這項事工能鞏固家人及家庭。教會的相關計畫今日仍在總會會長團的指導下,按照主所啓示的原則繼續推展。

李會長教導說:「我們在做一切事時,『眼睛要專注於神的榮耀。』〔教約82:19〕神的榮耀是什麼?正如主向摩西解釋的,就是促成人的不死和永生。……在我們進行一切……相關計畫時,都要把這番話謹記在心。簡言之,我們相關計畫的兩大目標是讓聖職根據主所明訂的方式運作,再加上適度地與輔助組織相關聯;其次,父母與家庭要按照主的吩咐光大其召喚。我們在完成每件事時應捫心自問:這個活動會增進神國的利益嗎?我們的眼睛是否專注於主的組織的最主要的目的——拯救靈魂並促成人的不死和永生?」1

## 李海樂的教訓

## 教會如何協助「促成人的不死和永生」?

爲了使我們作好準備,將來能回到主的面前,因此我們有教會。使徒保羅說——召喚了一些使徒、先知、牧師、教師、傳福音的,換言之,即組織了教會——但爲什麼呢?「爲了成全聖徒,各盡其職,建力基督的身體,直等到我們眾人在眞道上同歸於一,認識神的兒子,得以長大成人。」〔見以弗所書4:11-13〕。主知道我們不完全,所以祂賜給我們教會來幫助我們成爲完全。2

教會的宗旨不是要成立一個社交組織,也不是爲了拯救 靈魂以外的其他目的。3

〔教會的〕宗旨是使教會教友的生活變得完全。……要在教義及教導方面教育全體教友,使教友們在信心中合一,直到認識神的兒子,成爲完全的人。而關於對神子的認識,根據夫子自己的話,就是祂在新約中那個〔難忘的〕禱告中所說的:「認識您——獨一的眞神,並且認識您所差來的耶穌基督,這就是永生」(約翰福音17:3)。4

爲什麼要關心組織呢?……我們組織起來做主的事工,透過分擔工作量及委派責任,就會更有成效、更輕鬆。我們組織起來,透過接受責任及完成職責,使主的事工更輕鬆、更有成效,進而培養教會中的領袖。如同夫子給祂的門徒一句簡短的吩咐時所說的:「來跟從我,我要叫你們得人如得魚一樣」,這句話在我們今日的說法是——「你們若遵守我的誡命,我將使你們成爲領袖,帶領我的人民。」5

本教會及神的國度是遍及全球的,並不侷限於某國家或 人民。我們不斷地努力就是要使至高者的所有聖徒,無論住 在何處,都能善用每個機會獲得成長並發展到最極致,並且 在力量及能力上得以發展,造福世界,同時獲得忠信的酬賞。6

# 在我們所做的一切教會事務上 鞏固家庭爲什麼很重要?

本教會的第一道防線在哪裡?是在兒童會嗎?在主日學嗎?那不是天父所啓示的方式。請你們再細讀教義和聖約第六十八章,你們會發現主已明確地把家庭這第一道防線放在戰場最前哨,用來對抗將會瓦解這些防衛的力量(見教約68:25-32)。7

聖職計畫運作來支持家庭,輔助組織的計畫則提供寶貴的協助。明智的〔聖職〕領袖能協助我們盡自己的本份,以達成神的最高目的:「促成人的不死和永生」(摩西書1:39)。神的啓示和人的知識都告訴我們,家庭在塑造個人「完整生活經驗」一事上有舉足輕重的影響。……當我們想造就個人時,我們在組織中做的很多事是協助性質的工作,我們切不可對於協助靈魂的這項工作有所誤解。8

家庭是神最基本且重要的組織。總會會長團在宣布我們賴以發展的一項最基本原則時,已向我們說明我們整個相關計畫的秘訣:「家是過正義生活的基石,沒有任何方式能取代其地位,或達成其重要功能。輔助組織所能作的最大努力,是在家庭有需要時協助解決問題、給予特別的協助與救援。」

基於這樣的認知,教會中所規劃的每項活動都要用來鞏 固——而非牽制——一個井然有序、發揮運作功能的家庭。 若父母親的領導力薄弱,聖職的家庭教導教師及輔助組織必須給予所需的指引。這在本質上是指教會所舉辦的每項活動在規劃時都必須有這樣的認知,尤其要強調的是:敦促每個家庭每星期切實舉行家庭晚會,並鼓勵、協助持有神聖聖職的父親稱職地擔起家中大家長的角色。9

神絕不會要求任何人犧牲家庭來履行他在國度中的其他 職責。我們曾有多少次努力強調,主的事工中,我們身爲父 親和丈夫的人所能做的最重要的事工是在自己家裡?父親是 一項永遠無法卸免的任務。10

在我思索我們現在所做的事以及可能產生的影響時,我 想到了彌迦先知的話:「末後的日子,耶和華殿的山必堅 立,超乎諸山,高舉過於萬嶺;萬民都要流歸這山。

「必有許多國的民前往,說:來吧,我們登耶和華的山,奔雅各神的殿。主必將祂的道教訓我們;我們也要行祂的路。因為訓誨必出於錫安;耶和華的言語必出於耶路撒冷」(彌迦書4:1-2)。

我對你們這些後期聖徒父母說,要是你們負起在家中教導兒女的責任——聖職定額組準備好作父親的,婦女會則準備好作母親的——那麼這樣的日子不久將會來臨:那時全世界的人都會來到我們的門口,對我們說:「請指點我們你們所行的道路,好讓我們也遵行你們的道路」。11

## 各輔助組織如何在聖職的指導下合力鞏固家庭?

廣義地說,相關計畫是指……神的聖職放在主吩咐的地方——即教會及神國的核心——並確使後期聖徒家庭在拯救 靈魂的神聖計畫中佔一席之地。12 除了聖職組織之外,教會還成立了輔助組織,或者如同新約所提及的:它依附聖職組織,是「幫助人的及治理事的」 [見哥林多前書12:28]。斯密F.約瑟會長談到這些組織時, 這麼說道:「我想到了我們的輔助組織;它們做什麼呢?輔助組織是幫助教會的標準組織,本身並不獨立存在。我要對 男女青年協進會、婦女會、兒童會、主日學、宗教班級,以 及教會裡一切其他的組織說,它們沒有一個可獨立於神子的 聖職之外,並且若是不聽從那持有聖職且主領他們之人的聲 音與忠告,即無法爲主所認可。這些組織皆隸屬於教會的權 能與權柄之下;並非獨立存在,亦無法在聖職或教會之外,行 使其組織中的任何權利。」[Gospel Doctrine, 5th ed. (1939), 383.] 13

在有關教會政府的偉大現代啓示中,主以這番話作結論:

「看啊,這就是在古代的時候我的使徒們爲我建立起我 的教會的方法。

「所以,讓每一個人守住他自己的職務,並且在他自己 的召喚上努力工作;不要讓頭對腳說頭不需要腳;因爲若沒 有腳,身體怎能站立呢?

「身體也需要每一部分,好使大家一齊被啓發,這樣才 能把制度保持完美」(教約84:108-110)。

你們思考這些經文時,顯然經文是用來強調各個組織, 即神國中的各聖職定額組、輔助組織及所有其他單位,有必 要持續不斷地進行協商及相關計畫,經文中至少提出了四項 理由:

- 第一,各組織有其特有的功能,不應侵奪其他組織的功能,否則就像眼睛對手說:「我不需要你。」
- 第二,在救恩事工中,各附屬組織同等重要,就像身體 的各部位對整個人而言都是不可或缺的。

第三,所有人在一起受啓發及教導;而且

第四,制度可以保持完美,換言之,在主為他兒女的救恩所訂計畫之組織架構中,教會的運作就像一個構造完美的人體,各部位都發揮其應有的功能。14

以往有時我們反倒強調的似乎是對活動負責,而不是對教友負責。我們籲請所有相關人員……遵從那項基本訓誡,以達成該目的:「促成人的不死和永生」(摩西書1:39)。我們若要藉此評估我們的活動是否適合,既永遠要問:這是否能使人朝著在父面前獲得永生的目標邁進?若是不能,且與此目標毫不相干,那就沒有必要在教會中呼籲人們參與。15

## 研讀與討論的建議

- 在我們所做的一切事上記住教會的最終目的是——「促成 人的不死和永生」(摩西書1:39)爲什麼是必需的?
- 教會如何幫助我們過完全的生活?教會如何幫助我們「成長及發展到最極致」?
- 家庭爲什麼是神一切機構中最基本且重要的?我們在履行 教會責任時,要怎麼做來鞏固家庭?

- 李會長表示,聖職是「教會及神國的核心」,你認爲他說的 是什麼意思?在教約84:108-110中所給予的勸告如何讓我 們瞭解,教會的聖職組織及各輔助組織應如何來共同努力?
- 聖職及輔助組織計畫如何運作來支持家庭?這些活動曾如何支持你的家庭?
- 我們在教會中服務時,爲什麼必須留意不要讓活動喧賓奪 主,變得比教友更重要?我們如何做到這一點?

#### 註

- 1.1970年10月2日,在總會主日學大會 上所作的演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第7頁。
- 2.1950年10月3日,在楊百翰大學所作 的演說,楊百翰大學李海樂圖書館 檔案,第9-10頁。
- 3.1957年6月30日,在維吉尼亞支聯會 組織所作的演說,耶穌基督後期聖 徒教會歷史部門檔案。
- 4. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 587.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 565.
- 6. The Teachings of Harold B. Lee, 385.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 262.

- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 267.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 559.
- 10.The Teachings of Harold B. Lee, 292--93.
- 11.In Conference Report, Oct. 1964, 87; or Improvement Era, Dec. 1964, 1081.
- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 563.
- 13.1948年,對協進會演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第3頁。
- 14.In Conference Report, Oct. 1961, 77--78.
- 15.1973年4月4-5日,在地區代表講習會 上所作的演說,耶穌基督後期聖徒教 會歷史部門檔案,第10頁。

# 分享福音

## 我們如何完成神所賦予的責任, 與人分享福音?

## 前言

告時爲十二使徒定額組的興格萊戈登長老及夫人瑪喬麗有時候會與李海樂會長夫婦一起旅行。「我們分別在兩次不同的情況下,與李會長夫婦旅行到英國、德國、奧地利、義大利、希臘和聖地,我們與當地的傳教士、教友、青少年及現役軍人相見,」興格萊姊妹說道。「他們是最優雅、最有禮、最親切的旅行夥伴,無人可及。」

「有個星期日我們在英國,那天的行程排得滿滿的:有兩場教友大會的聚會,晚上還有一場爐邊聚會。我們大約晚上九點半回到旅館,那時我們很疲憊而且飢腸轆轆,於是就到旅館的餐廳點一些東西吃。那天的行程都結束了——可以輕鬆一下,至少我當時是這麼想的。然而我所知道接下來的事是,女服務生手握著鉛筆,正準備寫下我們點的食物,這時李會長抬頭看她,問道:『妳是哪一個教會的教友?』對他而言,他那天的行程還沒結束,他還在進行傳道活動。在用餐完畢之前,他已經知道這位年輕小姐的所有事情了。她失去了丈夫,很孤獨害怕。她答應和傳教士見面,多瞭解教會。能看見總會會長那一整天都身體力行他的教導,真是件美好的事情。當那個女服務生(年約三十五歲的婦女)知道和她談話的那位先生是耶穌基督教會的會長、先知、先見、啓示者,她簡直不敢相信這樣了不起的人物會放下身段和她這樣的人說話,她十分感動。」1

李會長論及分享福音時,說道:「願〔我們〕瞭解這是 主在各福音期賦予祂教會的責任,……傳福音給萬民,使每 個人在審判日都沒有藉口可言,而所有人都能從墜落中被救 贖,帶回主的面前。」<sup>2</sup>

## 李海樂的教訓

## 我們與人分享福音,爲什麼很重要?

我們透過生活、祈禱、在教會中保持活躍,以及遵守神 的誠命來持守自己的見證,如此一來,指引人的聖靈會與我 們同在,這是教會教友所能擁有的一項最寶貴的資產。

有了此一見證之後,我們大家都有責任知道我們的這項義務:把握每個機會爲主的神聖使命作見證。如果我們這麼做,每一天,每一刻,無論在哪裡,都有許多教導福音的機會。如果我們已把此事當作生活目標,已爲此事作了準備並努力尋求,那指引人的聖靈會賜給我們教導的能力。記住,在教導福音時,除非他們有主的靈同在,否則所說的話只是空談。……

我們的責任是將眞理的信息帶給世人,告訴世人,任 何使人類感到苦惱的問題都能在耶穌基督的福音教導中找 到解答。3

我們應把握每個機會,把福音知識帶給別人——帶給不 活躍教友、在大學、軍隊及工作場合中的非教友朋友,以及 好友鄰人。

主賜給先知這項啓示:「因爲在世界上所有的教派,黨派和宗派中尚有很多人,這些人被人們爬伏著待機藉以欺騙的人們的狡猾伎倆所蒙蔽,並且這些人只是因爲不知道在何處去尋找眞理而遠離眞理——」(教約123:12)4



李長老於1920年11月到1922年12月在西部諸州傳道部擔任傳教士。

對心地誠實的人而言,再也沒有什麼聲音比宣講耶穌基 督福音真正使者的聲音更受歡迎。5

你們還記得吧,[加里斯查理長老]曾告訴我們,有一次他到蒙大拿拜訪一位從愛爾蘭傳教返鄉的弟兄。他在找到這位如今已年紀老邁的弟兄後,介紹了自己,並說道:「您多年前曾在愛爾蘭傳教吧?」那人說是。他說:「您是不是曾在傳教地區作告別演說時說過,您認為自己很失敗,因為您在那裡三年,卻只讓一個髒兮兮的愛爾蘭小孩受洗?你有這麼說過嗎?」「是呀,我記得我曾這麼說過。」加里斯弟兄說:「請容我自我介紹,我是耶穌基督後期聖徒教會十二使徒議會的加里斯查理長老,也就是您在愛爾蘭傳教時所施洗的那個髒兮兮的愛爾蘭小孩。」這個靈魂成了教會與神國裡的一名使徒。6

任何人若向他人伸出援手相助,就必能爲自己贏取救恩的權利,那是他配得的,因爲他樂於助人。現在,請記住,無論我們現在是否爲本教會教友,我們大家都是天父的孩子。我們必須多多關心教會外,天父的這些孩子。對祂來說,他們和那些現今爲本教會教友的人同樣寶貴。我們當中若有人著手將別人帶進羊圈,主說,他就是在爲自己的靈魂帶來救恩〔見教約4:4〕。7

### 樂意犧牲的態度爲什麼是分享福音很重要的部分?

我們可在約翰福音中找到所謂基督文化的精髓,約翰引 述夫子對祂身爲世界救主的神聖使命所作的見證。這是他說 的話:

「神愛世人,甚至將祂的獨生子賜給他們,叫一切信祂 的,不致滅亡,反得永生」(約翰福音3:16)。 這番話已道出我們在塵世生命中所能作的最崇高服務, 即願意爲別人的福祉犧牲自己。斯密約瑟先知說明了犧牲及 服務在人生的聖化過程中所佔的地位:

「一個不需要犧牲一切事物的宗教絕對無法產生足夠的 力量,也無法產生生命和救恩所必需的信心。……

「藉著此一犧牲,亦惟有藉此犧牲,神應許世人得享永 生。」[Lectures on Faith (1985), 69.]

我們若能將該原則應用於我們自己身上及我們的生活中,藉此來守住那項寶貴的恩賜,我們這樣就是真的有智慧了。班傑明王在結束的演說中這樣教導他的人民:

「……當你們在爲人類同胞服務時,你們祇是在爲你們的神服務而已」(摩賽亞書2:17)。

付出是愛的表現,當一個人真心付出時,就證明那願意付出的人擁有永久不渝的愛心。……

斯密約瑟先知非常喜愛向他揭示的真理,所以他願意犧牲世上所有的一切,甚至是生命,這全都是爲了使他能爲真理作見證,並讓世界各國都能聽到這見證。……

幾個月前我去拜訪一個支聯會,我被要求和幾個準備去 傳教的年輕人面談。支聯會會長告訴我,其中有個年輕人在 軍中服役時得曾了嚴重的戰鬥疲勞症,經過長期住院後已恢 復健康。我和這個年輕人面談時,問他:「你爲什麼想去傳 教?」

他坐著沉思許久,然後回答:「我在軍中服役是第一次 離家在外,我發現身處的環境十分陌生,到處充斥著各種誘 惑和引人犯罪的事物,我需要力量來遠離罪惡。於是我運用



世界各地的年輕男女不自私地「在任何時間內及任何場合中, 為會教導福音的神聖責任作見證。」

信心,祈求天父賜給我力量抗拒邪惡。神垂聽了我的禱告, 賜給我力量。我們受訓結束後,駐防在戰區附近,聽到隆隆 的槍砲聲,這砲聲預告了長久以來一直揮之不去的死亡信 息。我害怕得全身顫抖,祈求神賜我勇氣,祂賜給我了勇 氣,而且我感受到前所未有的平安。……我奉派擔任先遣偵 察兵,這表示我要爲作戰部隊打前鋒,有時候幾乎爲敵人所 包圍。我知道這世上惟有一種力量可以拯救我,我祈求那力 量保護我,拯救我的生命,神垂聽了我的禱告,把我送回了 我的部隊。」

接著他告訴我:「李弟兄,我爲了向這一切表示感謝, 我所能做的小小回報就是現在去擔任耶穌基督的使者,教導 世人我童年在家中所得到的這些充滿祝福的事物。」

當我聽到這個年輕人所表達出的信心時,我想到曾聽過一些人說他們認為去傳教可以接受一項訓練,可以見見世面,也可以獲得對個人有益的寶貴經驗。……

自私地謀求個人益處並非來自眞理的教導,而是來自眞理之敵的教導。……

熱切渴望獲得個人利益及好處的人絕不會是個快樂的人,因爲他眼前總是生命中想追求卻得不到的,而那些事物也一直不斷地對他那想獲得或佔有的企圖予以嘲諷。提供不自私服務的人才是快樂的人。8

我們在傳道事工中看到男女青年〔前往〕……世界各地 的壯盛陣容,他們藉由不自私的服務,在任何時間內及任何 場合中,爲教會教導福音的神聖責任作見證。9

## 我們如何能用力量和權柄來教導福音?

阿爾瑪……和摩賽亞的兒子們去傳教,他們的傳道服務 很偉大。……阿爾瑪見到他的弟兄們,即摩賽亞的兒子們, 前往柴雷罕拉地。

「摩賽亞的這些兒子們,在天使初次對阿爾瑪顯現時, 是和阿爾瑪在一起的;所以阿爾瑪非常快樂能見到他的弟兄們;更使他快樂的,是他們仍然是他的主內弟兄;而且他們 對於真理的知識已大爲增強了;因爲他們是理解力很強的 人,他們又曾勤於研習經文,以便知道神的話語。

「但是還不止此;他們曾專心致力於禱告和禁食;所以 他們已具有預言之靈和啓示之靈,當他們教導的時候,他們 用神的力量和權柄來教導。」[阿爾瑪書17:2-3]

現在,你們是否〔瞭解〕用神的力量和權柄來教導的方式?對於眞理的知識就會增強;成爲理解力很強的人;勤於研習經文,以便知道神的話語。但是還不止於此。我們還要祈禱、禁食、具有預言之靈;在做了這一切事之後,我們就能用神的力量和權柄來教導。10

主……說過:「我賜給你們一條誡命,你們要互相教導國度的教義」,接著又說:「你們要勤勉地教導,則我的恩典必跟隨著你們」(教約88:77-78)。我已試著爲「勤勉地」和「恩典」二詞下定義。字典上說,「勤勉地」是「持續投注心力,專心認真地進行」,相反詞則是懶惰、草率、冷漠。……

……我相信「恩典」的定義蘊含在教義和聖約第四章, 主在此章向那些熱心參與傳道事工的人應許:「……並且 看著,那用力揮動鐮刀的人,那人就正在從事儲藏,他必 不致毀滅,卻給他的靈魂帶來救恩」〔教約4:4〕。主贖罪 力量的拯救「恩典」將臨到執行福音拯救教儀之人及接受此 教儀之人。11

最後,我認爲此事和其他事情一樣重要,甚至更爲重要:

「並且靈將藉信心的祈禱而賜給你們;如果你們沒接受到靈你們就不要教導」〔教約42:14〕。

現在,我們可以把傳道計畫中用來宣講及研讀福音的工 具交給你們;所有工具都在這裡了。但傳教士若不勤勉祈 禱,就得不到他藉以傳講福音的靈。尼腓對這方面表達了他 的看法,說道:

「我,尼腓,現在不能把所有那些在我人民中教導的事都寫出來;我所寫的也不如我所講的有力;因爲當一個人藉著聖靈的力量講話時,聖靈把他的話帶進人類兒女的心中」 (尼腓二書33:1)。

……當你們擁有聖靈、要傾聽辨識之靈(凡蒙召為祂服務之人皆有權享有此項恩賜)、受其指引並受其感動,你們就能認識聖靈的力量,受到這力量指引,並且你們所說的話

語就會伴隨著這聖靈的力量;若無這力量,無人能成爲耶穌 基督福音有力的教師。12

## 遵行福音爲什麼是分享福音不可或缺的一環?

使世人對福音感興趣的最好方法,就是實踐我們期望教 會教友所具有的理想及標準。這是給陌生人的第一印象。我 們身爲教友的要如何表明自己身爲教友的身分呢?……

……任何男女若不奉行福音,就不能教導福音。要使自己有資格成為傳教士的第一個行動就是奉行所教導的福音。你們認為犯罪之人是教導悔改的好教師嗎?你們認為一個不守安息日為聖的人能有效教導別人守安息日為聖嗎?你們認為若你們未充分相信其他任何福音原則,以致這原則未曾深植於你們自己的生活中,你們能教導該原則嗎?13

耶穌〔說〕:「因此,你們要舉起你們的光,使你們的光得以照耀世界。看啊,我就是你們要舉起的光——那些你們已看到我做過的,看啊,你們已看到我向父禱告,你們都曾爲這事作見證」(尼腓三書18:24)。我們的工作是向世人「舉起」耶穌已爲世人做的事:贖罪、祂所立下的榜樣,以及祂親自或透過古今眾先知賜給我們的教導。救主也告誡過我們:「你們的光也當這樣照在人前,叫他們看見你們的好行爲,便將榮耀歸給你們在天上的父」(馬太福音5:16)。……

在我們尋求改進人類行為的各種領導情形中,榜樣的力量大得難以估計——無論是向子女展示或講述有關聖殿婚姻價值的父母,或者在受到福音影響有所改變及成熟後散發光彩的返鄉傳教士。14

「你們是世上的光;是造在山上的城」〔見馬太福音5: 14〕。那是什麼意思?…… ……無論是參與教會活動、在軍中服役、在社交生活中,或在工作職場上,任何的後期聖徒都不會只被當作是個人來看待,而會被當作爲一群現今自稱爲基督徒的教友看待。有人曾說:「要留意你的舉止行爲,因爲你可能是某些人唯一見過的典型教友。」主在此警告我們,教會的生活標準必須明顯地高於世俗的生活標準。15

最近〔1954年〕我到韓國漢城,金浩植博士是我們在該國最優秀的教友之一。他是……韓國政府的顧問,也是教育界的領袖,現在他周圍的人們當中,已有三十五位歸信者,他們大多是高級知識份子。我們與他晤談了大約兩小時,商議如何在韓國奠定基礎,以便展開傳道活動。他告訴我們他歸信的過程。「吸引我接觸教會的事是,」他說道:「有兩位後期聖徒弟兄分別邀請我到他們家,他們都在康乃爾大學任教。……讓我印象最深刻的是他們的家庭生活。在我拜訪過的家庭中,夫妻、父母子女之間從來沒有像這樣親密的關係。我看到他們作家庭禱告,我的印象太深刻了,所以我開始探詢他們的宗教。有天晚上在我研讀了很久之後,很確定自己渴望加入這樣的團體,我知道我必須先獲得見證。我跪下來,幾乎祈禱了一整夜,於是對此事工的神聖性有了見證。」但是請記住,這一切的開始是因爲有個家庭過著眞正後期聖徒所應過的福音生活。16

# 研讀與討論的建議

- 我們「每一天,……無論在哪裡」,都有哪些機會教導福音?成功地與人分享福音的人具有哪些特質?
- 我們可從李會長在旅館餐廳裡分享福音的經驗得到什麼 啟示?
- 由於你努力與人分享福音,你在生活中得到了哪些祝福?

- 爲了分享福音,我們被要求要作哪些犧牲?我們在付出這些犧牲時,應抱持什麼樣的態度?由戰場歸來去傳教的那個年輕人的態度,有什麼地方讓你留下深刻的印象?
- 阿爾瑪17:2-3關於用力量和權柄來教導福音,可讓我們學到什麼事情?
- 我們若要成爲有效率的傳教士,爲什麼有聖靈爲伴是不可或缺的?我們分享福音時,怎樣才能更充分擁有聖靈的指引?
- 我們如何克服自己在分享福音時的遲疑和恐懼?
- 我們正義生活的榜樣爲什麼是這麼有力的教導工具?

#### 註

- 1. Glimpses into the Life and Heart of Marjorie Pay Hinckley, ed. Virginia H. Pearce (1999), 21--22.
- 2.In Conference Report, Apr. 1961, 35.
- 3. "Directs Church; Led by the Spirit," *Church News*, 15 July 1972, 4.
- 4.Ye Are the Light of the World (1974), 24--25.
- 5.In Conference Report, Apr. 1961, 34.
- 6. "'Wherefore, Now Let Every Man Learn His Duty, and to Act in the Office in Which He Is Appointed in All Diligence,' "1968年11月6日,在總會 聖職理事會議上演說,耶穌基督後期 聖徒教會歷史部門檔案,第10頁。
- 7.1957年10月19日,在楊百翰大學支聯會 教友大會傳教士大會上演說,耶穌基督 後期聖徒教會歷史部門檔案,第3頁。
- 8.In Conference Report, Apr. 1947, 47--50.

- 9.In Conference Report, Apr. 1951, 33.
- 10.1962年2月3日,對神學研究所及福音 進修班的教職員演說,耶穌基督後期 聖徒教會歷史部門檔案,第7-8頁。
- 11. In Conference Report, Apr. 1961, 34--35.
- 12.在楊百翰大學支聯會教友大會傳教十大會上演說,第5-6頁。
- 13.在楊百翰大學支聯會教友大會傳教 士大會上演說,第2,5頁。
- 14. "'Therefore Hold Up Your Light That It May Shine unto the World,' "1969年10月1日,在地區代表講習會上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第3頁。
- 15.Ye Are the Light of the World, 12--13.
- 16.By Their Fruits Shall Ye Know Them, Brigham Young University Speeches of the Year (12 Oct. 1954), 5.



1933年,鹽湖城先驅者支聯會及鹽湖支聯會的主教倉庫。 李海樂當時是先驅者支聯會會長。



主爲聖徒們的屬世福祉所揭示的原則 如何能使我們得到指引和祝福?

# 前言

李海樂在經濟大蕭條期間擔任支聯會會長,他運用支聯會裡的組織力量解救了許多教友的窮困情況。他後來回憶道:「我們一直設法解決福利這個問題。當時,政府的社會工作計畫很少,而教會的經濟情況也不佳。……我們的7,300名教友中,有4,800人是全部或部分需仰賴他人爲生的。只有一個辦法,就是按照啓示中的指示,實施主的計畫。」

1935年,李會長蒙召喚到總會會長團的職位,並奉命運用他從前在支聯會所獲得的經驗來領導一項協助全教會貧困者的工作。李會長談起了這件往事:

「由於我們過去的一點點經驗,總會會長團知道我們曾做過這方面的工作。於是,便打電話給我,問我可否到他們的辦公室去。……〔他們〕希望我來主持福利運動,以減少依賴政府的直接救濟,使教會能自己照顧需要救助的教友。

「那天早晨講完話後,我直接駕車去市溪山谷口(當時是初春),到當時所謂的扶輪公園。我獨自在那兒,獻上我一生中最謙卑的祈禱。

「當時,我不過是個三十來歲的年輕人,經驗與能力都 有限。我出生在愛達荷州的一個小鎮,從來沒去過愛達荷州 和猶他州以外的地方。現在,我所處的職位使我的工作範圍 接觸到全世界的教友,這是我所能想像最艱鉅的一項工作。 我如何憑著我有限的理解力來做這件工作呢?

「我跪下來,我的懇求是『應設立一個怎樣的組織,才能完成總會會長團所指派給我的任務?』那個光輝榮耀的早晨,我領悟神聖職力量中最神聖的信息。似乎有聲音這樣說,『根本不需要另設什麼新組織照顧這些人的所需,只要讓聖職充份發揮作用即可。你不需要任何的替代物。』

「當時我有此了解後,再加上全然地運用聖職力量,教會的福利計畫從此蓬勃成長,克服了一些似乎難以克服的困難,直到今日,此計畫仍猶如一座聖職力量的紀念碑屹立不搖,而在當時,我只能以管窺天。」1

# 李海樂的教訓

## 教會福利工作的基本原則是什麼?

在教義和聖約第104章,……我們讀到有幾節經文清楚 定義了我所知道的的福利計畫,請聽主所說的話:

「我,主,伸展諸天,建造大地,我的真正手工;其中的萬物都是我的。我的目的就是供應我的聖徒們。」

……你聽到主所說的話了嗎?

「我的目的就是供應我的聖徒們,因爲萬物都是我的。 但是這事必須依照我自己的方式進行。」……

「看啊,這就是我,主,曾頒佈供應我的聖徒們的方式。」 現在,請思考這句話的意義: 「由於富有者被降低,好使貧窮者被升高。」

這就是該項計畫。……主繼續說道:

「因爲大地是豐富的,足夠且有餘;是的,我準備了萬物,並且已賜給人之兒女作他們自己的主動者。所以,假如任何人取得我所造的豐足物資,而不按照我福音的律法把所取得的部分分給貧窮者和缺乏者,他就要與邪惡者同受痛苦,在地獄中舉目向上」〔見教約104:14-18〕。

「升高」在字典裡的解釋,以及我確定主所要傳達的定義皆是:「懷著邁向成功的自尊與喜悅而步步提升」。那是我們提升貧窮者應有的方式——「懷著邁向成功的自尊與喜悅」,我們該怎麼做到呢?藉由降低富有者。

不要誤解「富有者」一詞,那未必是指一個很有錢的人,那也可能是指一個人沒什麼錢,但技藝精湛的;他可能有很強的判斷力,也可能樹立良好的榜樣;他可能爲人極爲樂觀,並具有其他許多必備的特質。當聖職定額組的每個成員都團結一致時,我們往往能找到具有一切難得特質的人,而我們正需要有這樣特質的人來幫助貧困者懷著邁向成功的自尊與喜悅步步提升,那是推動主的計畫最完美的方式。

請再記住這個觀念,主已多次告訴我們祂所有的事工都 是屬靈的。你們還記不記得祂在教義和聖約第29章所說的話?

「因此,我實在對你們說,對我所有的事物都是屬靈的,並且在任何時候我都沒有賜給你們一條屬世的律法;我沒有賜給任何人,也沒有賜給人之兒女;也沒有賜給我所創造的亞當,你們的祖先」(教約29:34)。

……你們所做的每件事是否眼睛都專注於人身上,專注 於他靈性克服內體的最終勝利?主對於生命的一切目的是要 幫助我們,指導我們,使我們在今生結束時得以準備好繼承 高級榮耀。難道不是這樣嗎?你們送出每一籃食物,付出每 一項服務時,是否把這項偉大的目標謹記在心?這麼做是否 會幫助我的弟兄姊妹更能繼承高級榮耀?那就是主所設立的 目標。2

福利計畫在主的事工中意義非凡。我們必須照顧〔人們的〕物質需求,並且在我們提升他們的思想層次之前,讓他們不必經歷死亡便能品嚐救恩的滋味,那便是主的福利計畫的宗旨,該計畫在各福音期之初便已存在於祂的教會,並非從1936年才展開的;當主開始照顧祂在世上的人民時,這計畫便已開始。3

當一個家庭爲了食物、住所、衣物和燃料的需求而瀕臨破碎邊緣,……我們要做的第一件事就是建立一種安全感,一種物質上的安定感,之後我們才能開始讓這個家庭提升到一種可以逐漸教導信心的層次。那是個開端,但我們這麼做時若不以建立他們的信心作目標,則僅給予物質的援助是收不到成效的。我們必須瞭解,我們若想培養信心,卻不先使他們得到溫飽,使他們先有適當的住所避寒,則我們在培養信心一事上可能會失敗。4

我們經常引述郭〔禧伯〕會長在此〔福利〕計畫展開之 初對我們所說的話。他是這麼說的:……

「我們的主要目標是儘可能建立一種制度;在這制度下,我們要除去懶惰的詛咒,廢除施捨的罪惡,在我們教友中重建自立、勤勉、節儉及自尊的美德。教會的目標在協助

大家自助。我們再次推崇工作的價值,因爲這本是教友生活中最基本的原則。」[In Conference Report, Oct. 1936, 3.]

在福利計畫實行初期,我應總會會長團的要求,與培勒密文長老一起巡視世界各地的教會,與當地的教會領袖討論開始實行計畫時所需的各項細節。培勒密文長老最喜歡向人們引述三節經文,他經常重述的話是:「我們必須照顧我們自己的人民,因爲主已說過,這一切必須完成,即『……教會……能在所有其他在高級世界以下的生物之上保持著獨立』(教約78:14)。」

……〔他也引述〕教義和聖約第115章:「我實在對你們所有的人們說:起來並且發光,這樣才能使你們的光成爲各國的大旗」,〔同時他教導說:〕現在是主爲祂的人民顯示權能的日子。〔教約115:5〕他又引述第104章:

「所以,假如任何人取得我所造的豐足物資,而不按照 我福音的律法把所取得的部分分給貧窮者和缺乏者,他就要 與邪惡者同受痛苦,在地獄中舉目向上」〔教約104:18〕。

我今天向你們唸出這些引述的內容是要提醒你們,教會 福利工作的基石已奠定。5

## 哪些資源應運用來解決個人的福利問題?

教會有哪些資源,或者你們稱之爲資產,可用來解決個人的福利問題?你們如何著手解決呢?假如我問你們這個問題,假如有個家庭的父親在上班時接到一通電話,得知他的小兒子被車撞到,受了重傷,已緊急送醫。這個家庭收入微薄,僅夠這一家人維持基本生計。現在這個家庭馬上就要負擔醫師診療費用、住院費用——你們到底要怎樣處理呢?

要是我問你們這個問題,請你們回答,恐怕你們大多會這樣說:「我們會申請禁食捐獻基金。」這就是我們所犯的錯,那不是福利計畫開始運作的方式。首先,我們先由當事人開始著手解決問題,等到我們已幫他竭盡所能解決自己的問題後,才會考慮下一個步驟。同情和憐憫的心情可能會讓我們想用其他方法解決,但是自助是第一步,接下來我們會向該家庭的近親求助。我們若不提供機會及指示一個方法,讓那個受苦家庭的近親能前來協助他們的親人,我們便會讓該家庭失去向心力,也失去來自家庭團結的力量。

接著,我們所採取的下一個行動是要求主教倉庫給予迫切所需的日用品。在我剛才所描述的這樣一個家庭裡,我希望你們看到的是提供該家庭幾個月所需的衣物、食物、被褥、燃料的好處,如此一來,他們便能支付緊急住院費用,而不只是動用禁食捐獻,直接給他們錢。……

你們除了能運用倉庫物資外,當然,下一步是向主教建 議運用禁食捐獻。主教已接受訓練,知道在運用這項捐獻時 必須先從自己可支配的部分,再來是他的領袖可支配的部份。 基於那個目的,我們必須時時都把收取禁食捐獻、增加禁食 捐獻,以及教導禁食律法當作福利計畫最重要的部分。……

在那之後,我們進入我們問題的復原階段,此時婦女會 及聖職定額組扮演了重要的角色。婦女會在復原計畫中扮演 什麼角色呢?妳們要做的第一件事是拜訪這個受苦的家庭, 在主教要求之下,分析這個家庭的情况…… 妳們去那裡分析、瞭解情況,在必要時向主教倉庫預訂物資,回去向主教報告該家庭的需求,徵求他的同意,然後向倉庫領取物資,或者在必要時動用主教可以支配的基金。妳們要做的第二件事是,確定已研究過該家庭在家庭管理方面的問題,並確定該家庭開始朝有助於解決問題的方向前進。妳們必須隨時做好準備處理家庭緊急事故、疾病、死亡和其他這類的狀況,婦女會應在這些狀況下表達姊妹般的安慰。妳們也必須在這項計畫中扮演鼓舞士氣的角色,妳們的任務是要振奮人心,在該家庭遭遇緊急事故時穩定他們。6

現在是聖職弟兄認識他們所屬定額組的成員的時候。每個定額組都應認識他們的成員並瞭解他們的需求;找出那些負債沉重的人,並且針對他們如何清償債務提出誠懇的建議。一個人在這樣遭受打擊的處境下,最迫切需要朋友。現在是讓他們能夠展望前程,有力量往前走的時候。我們不但要教導弟兄們清償債務,更應教導他們避免負債。7

無論是家庭或整個社區發生緊急事故,我們期望每個人都能竭盡所能自助,而他們的親戚都能盡全力幫忙,再來,教會可動用主教倉庫的日用品物資來援助,並在倉庫的物資無法滿足他們的需求時動用禁食捐獻,最後婦女會與聖職定額組將協助他們恢復原狀。8

## 我們如何能使我們的家庭更自立?

若要使個人或團體能自給自足,必須採取下列五個步驟:

第一:教會中不許有怠惰。

第二:我們必須學習自我犧牲的教導。

第三:我們必須懂得如何一同生活及工作。

第四:我們必須在聖職定額組中實踐兄弟情誼。

第五:我們必須培養勇氣,在請求別人協助我們解決困難之前,先藉由主動爭取個人或當地最大資源來應付日常的挑戰。9

要謹記,教會福利計畫要從你們每一個人自己開始:它 要從每個教友開始,我們要節儉並未雨綢繆。……你們要自己 採取行動,並要在家中積極推行福利計畫前先參與其事。……

要追求這道路,……確定你們家中有食物;勸告你們的 鄰居朋友也這麼做,因爲有人已預見目前必需這樣做,將來 也必需這樣做,並且在以往曾拯救過我們的教友。

我們不要愚昧地認為:今天艷陽高照,所以明天不會鳥雲密佈。主已藉著啓示告訴我們一些將來會發生的事,我們現在正處於那些預言不久將應驗的時代。我們很驚訝,今日所發生的事,沒有一件不是眾先知所預見的。……

神幫助我們維持一個井然有序的家,使我們的眼睛能專 注在本教會中主領的那些人並且聽從他們的指示,讓我們不 致誤入歧途。10

你們讓我看到一群「致力認眞工作」、有心脫離債務束縛、在不自私的服務中團結合作以達成崇高目標的人民,我也要讓你們看到一群已在塵世的物質世界中獲致最安定生活的人民。<sup>11</sup>

到處都有災難。我們最嚴重的一項災難是[加州]聖佛南多山谷的[地震],由於電話線路一直在忙線中,我們無

法通訊。隨著一天天的過去,我們很焦急,我們無法得知教友們的遭遇;所以我們與地震災區外圍地帶的〔聖職領袖〕聯繫,詢問他是否可以爲我們打聽消息。於是,消息回來了,「我們平安沒事。我們靠著儲存的糧食過活。我們也儲存了水。」一般用水已經受污染,由於水受到污染,人們甚感苦惱而且身陷險境;但聽從的人已儲存水、食物及其他東西來度過難關;雖然他們不見得都有食物或水,那些已聽從並準備好的人不懼怕,他們正著手,共同以奇妙的方式彼此幫助。12

# 研讀與討論的建議

- 如同李會長所說的,主照顧貧窮困苦者的方式是什麼?
  (見教約104:14-18)
- 我們有哪些資源可與貧困者分享?
- 我們爲貧困者所作的服務,爲什麼應朝著幫助他們爲永生 作準備的方向努力?我們如何做到這一點?
- 個人及家庭爲什麼要竭盡所能來自助?在遇到困難時自立 救濟的家庭會得到什麼祝福?聖職定額組及婦女會在協助 貧困者方面扮演什麼角色?
- 自立是什麼意思?我們要採取什麼步驟更加自立?
- 工作的能力及意願爲什麼是自立的首要條件?我們如何教 導兒女有關工作的事?
- 當我們聽從領袖的教導償還債務,並以節儉的方式管理金 錢,會得到什麼祝福?

#### 註

- 1.In Conference Report, Oct. 1972, 123--24;參閱1973年9月,聖徒之 聲,第29頁。
- 2. "The Place of Relief Society in the Welfare Plan," *Relief Society Magazine*, Dec. 1946, 814--15.
- 3. "Let Others Assist You," 1959年4 月4日,在福利會議上演說,耶穌基 督後期聖徒教會歷史圖書館檔案, 第22頁。
- 4. "Place of Mothers in the Plan of Teaching the Gospel in the Home," *Relief Society Magazine*, Jan. 1965, 12.
- 5.In Conference Report, Apr. 1946, 69--70.

- 6. "The Place of Relief Society in the Welfare Plan," 812--13.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 315.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 306.
- 9. "What Is the Church Welfare Plan?" *Instructor*, July 1946, 316.
- 10. "Follow the Light," 1969年4月, 在農業福利會議上演說,耶穌基督後 期聖徒教會歷史部門檔案,第4-5頁。
- 11. Decisions for Successful Living (1974), 202.
- 12. "Listen and Obey," 1971年4月,在 農業福利會議上演說,耶穌基督後期 聖徒教會歷史部門檔案,第4-5頁。

# 花時間使自己成爲聖潔

我們如何每天餵養我們的靈性?

# 前言

李海樂會長經常教導滋養自己靈性的重要。他說我們的身體可比作堡壘,必須經常好好供應補給,以便在敵人入侵時維持堅固狀態。

「你們自身這個『堡壘』的敵人來自身體及靈性兩方面,」他解釋。這些敵人可能包括「突如其來的悲傷、使家庭蒙羞的事、財務上的打擊、友人〔不忠〕,或違反神的律法不爲人所知。」當這類事情在我們生活中發生,我們需要「更多來自靈性源頭的補給。……如果你們由於輕忽而與教會失去聯繫並且你們對神的信心減弱,如果你們尚未藉著研讀和學習來得知使你們的罪得赦的方法,如果你們尚未經由虔誠的祈禱來得到『犧牲與受苦必在將來得酬賞』確切的信念,你們便是切斷靈性的補給線,你們的靈魂所需的力量也會耗竭。……你們的堡壘勢必被撒但的軍隊攻陷。此時你們像那愚笨的人把房子建立在沙地上,狂風暴雨一來,房子便倒塌了」〔見馬太福音7:24-27〕。

「因此我懇求你們……你們每天所過的生活,要能使你們從光的泉源汲取足夠每日所需的滋養及力量。在每天的生活中花時間使自己成爲聖潔。」1

# 李海樂的教訓

## 我們如何滋養我們的靈性?

你們每個人的身體裡面都居住了一個靈體,那靈體與完 全長成的身體相類似。你們若要讓身體保持活力與健康,就 必須經常供給食物及飲水。你們身體的每個基本細胞都必須 連接神經,使維持生命的過程得以持續進行。若無法保持這 些神經相連,或無法供給所需養分,身體便會衰退、失去活 力、生病,終至死亡。

你們的靈體需要定時補充養分,以確保其健康及活力,世俗的食物不能滿足這項需求。滿足靈性需求的食物必須來自靈性源頭。福音中的永恆真理原則,以及藉由參與靈性活動而來的適度鍛鍊,都是滿足你們靈性所不可或缺的。同樣地,惟有明智地與真理的靈性泉源連接,靈體才得以保持活力。當你們與靈性神經中樞,即耶穌基督的教會,斷絕連接後,必然造成靈性的疾病與死亡,即與靈性之光的泉源隔絕。2

我們藉著鍛鍊來發展靈性。……我們若要靈性得到充分的發展,就要像鍛鍊身體般用心地鍛鍊靈體。我們要每天藉著祈禱、日常行善及與人分享,來作靈體的鍛鍊。我們必須藉著每天研讀經文、〔家人家庭晚會〕、參加聚會、領受聖餐來餵養我們的靈體。我們要避免因爲違反神的誡命而造成的靈性毒害,這類行爲就像是我們靈體的毒藥。……

當我們與神的靈性醫生面對面接觸,即與主教、支聯會會長,有時是總會當局人員面談時,我們就是在作靈性體檢,這些面談的目的都是在幫助我們爲靈性進步作準備。有時候,面談之後,我們必須爲自己的靈體採取一些重要的行動。3



李海樂會長教導說:「你們每天所過的生活, 要能使你們從光的泉源汲取足夠每日所需的滋養及力量。 在每天的生活中花時間使自己成爲聖潔。」

凡是與神的旨意相違背的事便是靈性生命的毒藥,都必 須躲避,就好像你們會迴避你們家藥櫥裡所標示的有毒藥品 一樣。4

義人謀求自我改進,他知道每天都要爲自己的錯誤行爲 或疏忽悔改。他最關心的不是自己能獲得什麼,而是能爲別 人付出什麼,他知道惟有這麼做才能得到真正的快樂。他努 力使每天成爲最好的一天,以便在夜晚來臨時,他能在靈魂 深處向神見證,他今天已盡全力去做每件事了。5

## 守安息日爲聖如何滋養靈性?

星期日不只是放下日常工作來休息的一天,也不應只是 慵懶閒散地度過、追求肉體享樂及放縱的一天。它是讓你們的靈體一飽饗宴的日子。這場靈性饗宴的地點就在崇拜的 屋宇中。你們在這裡會找到志趣相投的夥伴,那些人和你們一樣尋求靈性的滋養。你們一起唱歌、祈禱、向至高者 獻上你們的虔敬,你們領受聖餐,藉此提醒自己身爲神的 兒女在世上的責任,並記念救主的贖罪,再次承諾你們忠於 祂的聖名。……

無論是在家裡或在教會,你們的思想和行為永遠都應與 安息日的精神及目的相和諧。休閒娛樂場所雖然在某些適當 時刻可以滿足需要,但卻不能促進靈性的成長,而且這類場 所無法使你們「不爲世俗沾污」,卻會使你們得不到「大地 上所充滿的」,而那是給遵守安息日律法之人的應許。〔見 教約59:9,16〕。你們若無法將安息日「守爲聖日」,對違 反安息日習以爲常,你們就會失去洋溢喜樂的靈魂,只換來 極少的享樂。你們過於注意身體的慾望,而犧牲靈性的健康 作代價。違反安息日之人所顯示出來的信心減弱的早期徵兆是,忽略每日的家庭祈禱、挑剔、不繳付什一奉獻及其他捐獻;這種人因爲靈性得不到餵養,心思便逐漸昏暗,不久也開始產生懷疑和懼怕,使他在靈性上無法學習或無法在正義中進步。這些都是靈性衰退及靈性疾病的症狀,惟有適度補充靈性養分才能醫治。

願我們在主日不僅僅是盼望:除了參加主日的崇拜活動之外,可將那天的家務事減至最少,而只做家庭以外必要的工作;還要在這天虔敬且用心地研讀經文及其他好書。趁著心中充滿安息日的喜樂時,寫信給你們所愛的人或久未見面的至親好友,或許他們需要你們靈性的力量。讓你們的家成爲適合演唱或彈奏與當日靈性氣氛和諧的優美音樂的場所;到了晚上,你們全家人或者和一些朋友聚在火爐邊,討論寶貴的福音眞理,並以家庭祈禱結束活動。我的經驗教導我,忠信教友良心的提醒最能安全地指出與安息日崇拜精神所不符的事。

……但別以爲只要嚴格遵守安息日律法就足以讓你們的 靈體保持良好的健康狀態。你們平日也要滋養你們的靈體。 家庭及個人私下的祈禱、閱讀經文、家中洋溢著愛以及每天 不自私地爲人服務,都是從天而降餵養你們靈魂的嗎哪。每 调舉行家人家庭晚會也是在家中培養正義的另一大動力。……

所以,我懇請你們不要破壞安息日,從而剝奪靈體所需的力量,我誠懇呼籲你們,你們每天所過的生活,要能使你們從光的泉源汲取每日所需的滋養及力量。6

## 禁食及繳付禁食捐獻如何使我們的靈性獲益?

我曾自問這個問題:「何謂禁食律法?」在讀到斯密F. 約瑟會長用以下這段話對此律法下的定義,我認爲是相當好 的解釋:

「所以,每位後期聖徒有義務在禁食日,將他或他家庭在該日可能消耗的食物交給主教,以便給予貧窮的人,使他們得到好處和祝福;或者用金錢代替食物,將食物的相等錢數,或他富有,就要慷慨的解囊,而捐獻給貧窮的人。」 [福音教義,第231頁]

我又自問:「我們禁食及繳付禁食捐獻,主應許給我們哪些祝福?」郭〔禧伯〕會長在一份文獻中所說的話讓我得到了答案:第一,財務上的祝福,以及第二,靈性上的祝福。他談到財務上的祝福時,這麼說:

「今天我在此應許你們,所有的後期聖徒若從今以後每個月誠實且認眞地禁食,並把他們兩餐購買食物所省下的錢交到主教手中,……我們將有照顧失業者及貧困者所需的一切金錢。」[Gospel Standards, comp. G. Homer Durham (1941), 123.]

### 他談到靈性的祝福, 這樣說:

「每一位在每個月禁食兩餐的後期聖徒必在靈性上獲益,並增強對主耶穌基督福音的信心——以美好的方式使靈性獲益。」[Gospel Standards, 123.]

當我讀了那段話,我想起以賽亞先知曾宣稱,禁食並把 餅分給飢餓者的人將會得到祝福。……主對那些禁食並把餅 分給飢餓者的人作了四項靈性上的美好應許,記寫在以賽亞 書上,第一項應許是: 「這樣,你的光就必發現如早晨的光;你所得的醫治要 速速發明。你的公義必在你前面行;耶和華的榮光必作你的 後盾。」

#### 然後主應許:

「那時你求告,耶和華必應允;你呼求,祂必說:我在 這裡。」

#### 主又應許:

「你心若向飢餓的人發憐憫,使困苦的人得滿足,你的光就必在黑暗中發現;你的幽暗必變如正午。」

### 最後是這項應許:

「耶和華也必時常引導你,在乾旱之地使你心滿意足, 骨頭強壯。你必像澆灌的園子,又像水流不絕的泉源。」 「以賽亞書58:8-11〕

幾年前有位傳道部會長告訴總會當局人員一件事,此事 充分說明了那些祝福如何化成人生中的偶發事件和問題。當時 我們正處在戰爭期間勝負未決的時候,這位父親談到了此事:

那天是禁食日。他一大早就起床,農場上的工作都做完了,他在準備出門參加清晨的聖職聚會之前,在他的田裡待了幾分鐘。……

這天早上他一走到田裡,他心裡並不特別惦記在戰區前線的兩個兒子,但是當他正在田裡走時,他停了下來,因為他突然有一種可怕的感覺,他的一個兒子可能出事了。他轉身回到屋裡。他說:「我不是用走的,而是用跑的去把我的家人叫到前廳,對他們說:『現在我希望我們全家人今天連

一口東西都不要吃,我要你們禁食,我要你們祈禱,我要你們和我一起跪在這裡作家庭祈禱,因爲我覺得我們在戰場上的孩子出事了。』」

於是他們聚集起來,作晨間的祈禱。他們禁食,而且他們一直都沒有停止禁食,那天過後仍繼續禁食。度過了令人焦急的十天後,紅十字會那裡傳來消息,說那天早上(當他們換算兩地時差,正是這父親心中有那個感覺的時候),他的兒子和袍澤踩到「地雷陷阱」,他的袍澤被炸得支離破碎,而這個兒子則是受了重傷,差點喪命。

禁食與祈禱——「那時你求告,耶和華必應允;你呼求,祂必說:我在這裡。」<sup>7</sup>

## 沉思如何使我們更接近主?

麥基〔奧大衛〕會長曾說:「我們並沒有用足夠的時間 沉思。」我清晨五點起床,……我思路清晰而且心情舒暢。 我在那時沉思。當你們學習沉思,你們會比你們所想像的更 接近神。讓聖靈來教導你們的心靈。8

麥基奧大衛會長有天早晨在我們的議會會議上忠告我們,他強調花時間沉思以保持靈性和諧極為重要,與會的十二位使徒將永難忘懷麥基會長的這番訓示。……「聽從聖靈的低語是很重要的事情,我們知道,當這些低語來臨時,是一項恩賜,能聽到這些低語是我們的榮幸。這些低語是在我們心情放鬆時來到,而不是在我們被各種約定要做的事壓得喘不過氣時來到。」

麥基會長趁此時機講述了前總主教團成員威爾斯約翰主 教的一段往事。威爾斯主教有個兒子喪生在移民峽谷的火車 鐵軌上,……他被一輛載貨火車輾斃。威爾斯姊妹傷心欲 絕,喪禮前整整三天裡她都非常哀痛,喪禮中聽不進任何安慰的話,心情極爲惡劣。喪禮後不久的某一天,她躺在床上休息,心情依然哀傷,她說她兒子向她顯現,對她說:「媽,別傷心,不要哭,我很好。」他告訴她,她不知道意外發生的經過。他解釋,他向火車駕駛打了個前進的信號,然後就像往常一樣伸手去抓載貨火車的扶手,但正當他伸手去抓時,一隻腳卻卡在原處,所以沒有抓到扶手,跌落在火車底下,這顯然是椿意外。他說當他知道自己已在另一個世界時,曾試著去見父親,但卻無法接近父親。他父親公務非常繁忙,以致無法聽到他的呼喚;因此他去找母親,對她說:「請您告訴父親,我一切都很好。我希望您們別再悲傷了。」

然後麥基會長說,他心裡所想到的一點是,當我們在私人的房間裡,心情放鬆,較敏於感受到那些事情,就他個人而言,他最佳的想法都是清晨醒來,在心情放鬆的情況下沉思那天職責時所得到的靈感,那些靈感非常清晰,就彷彿親耳聽到,而且那些靈感一點都沒錯。我們若心裡煩憂、心情鬱悶,靈感便不會來到。我們所過的生活若擺脫了煩憂、問心無愧、對彼此有美好的感覺,主的靈對我們心靈的指引就會像接聽電話一樣真實;但是當這些指引來到時,請注意這點,我們要有足夠的勇氣採取所建議的行動。……

你們要記住此事,照著去做。花時間沉思。很多時候你們會專心一意地解決一些問題,而解決之道可以靠著靈性來辨識。9

不要忙得沒有時間沉思,要花時間沉思。最重要的見證不是親眼目睹的,而是內心的見證。基督可能比我們所了解的更加接近我們。「我在你們中間而你們看不見我,聖靈會作確切的見證。我的眼睛是在你們身上。你們將看到我並認識我的那一天就將來到」[見教約38:7-8]。10

# 研讀與討論的建議

- 我們爲什麼需要花些時間滋養自己的靈性?我們每天可以做些什麼來培養自己的靈性?
- 有哪些事情會阻礙我們滋養自己的靈性?
- 我們如何使自己的家庭成爲每個家人滋養靈性的地方?
- 遵守安息日在哪些方面曾使你靈性成長?安息日有哪些活動會使你和你的家人一整天都保持崇拜的氣氛?我們不遵守安息日,爲什麼會「失去洋溢喜樂的靈魂,只換來極少的享樂」?
- ◆ 禁食的人會得到哪些祝福?(見以賽亞書58:8-11)。你曾在哪些情況下看到這些祝福應驗?
- 有關花時間沉思屬靈事物的重要,我們從威爾斯約翰的故事中學到了什麼?你們如何在自己的生活中沉思屬靈的事物?

#### 註

- 1.Decisions for Successful Living (1973), 149--50.
- 2. Decisions for Successful Living, 145.
- 3. "Learning the Gospel by Living It," 1958年4月3日,在第52屆年度兒童會大會上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第5-7頁。
- 4. The Teachings of Harold B. Lee, ed. Clyde J. Williams (1996), 264.
- 5.Stand Ye in Holy Places (1974), 333.
- 6.Decisions for Successful Living, 146--50.

- 7. "Fast Offerings and the Welfare Plan," *Relief Society Magazine*, Dec. 1952, 799--801.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 130.
- 9. "With Love Unfeigned," 1969年4月 3日,在地區代表講習會上演說,耶穌 基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第 5-6頁。
- 10.1972年7月9日,在普柔浮聖殿工作人 員的會議上演說,耶穌基督後期聖徒 教會歷史部門檔案,第10頁。

# 遵守貞潔律法

我們要怎麼做來保護自己及家人的貞潔?

# 前言

李海樂會長說:「你們若想獲得祝福有主的靈同在,就必 須保持身體這座神的殿潔淨純潔。」<sup>1</sup>

他引用一個違反貞潔律法的男子所寫的一封充滿感傷的信,來說明這項勸告的重要:「當我擁有主的靈並遵行福音時,我對在我面前翻開的經文有新的領悟,那些經文的意義簡直就像跳進我的靈魂中。現在,我受到開除教籍的處分,我閱讀時不再有所領悟,反而對那些我曾認爲非常瞭解的經文產生了懷疑。從前我樂於爲我的孩子們執行福音教儀,祝福我的嬰孩,爲他們施洗、證實,而且在他們生病時給他們祝福。現在,我卻必須站在一旁看別人執行那些教儀。我從前很喜歡去聖殿,但如今聖殿拒我於門外。我多多少少抱怨過教會要求繳付什一奉獻、禁食捐獻,捐這個、捐那個的,現在,我被開除教籍了,不得繳付什一奉獻。由於我現在不能繳付什一奉獻,天堂之門也向我關閉了。我這一生絕不會再抱怨教會要求我犧牲個人財物。我的孩子們都對我很好,但是我知道在他們靈魂深處,他們承受其名的父親讓他們蒙羞。」2

李會長說:「將眼睛專注於永生這項永恆目標的男女才 是真正的富有,因爲他們的整個靈魂都感到火熱,那是生活 配稱之人才有的感覺。」<sup>3</sup>

# 李海樂的教訓

# 遵守貞潔律法爲什麼是必要的?

爲了使世上男女能在神聖的婚姻關係中結合,並且使塵世的身體準備好成爲天上靈體居所的軀體,主讓每個年輕男女的心中懷著結交認識異性的渴望。這是神聖的本能衝動,卻也是一股巨大的力量。爲了不貶抑生命的價值,而且不讓生命的過程淪爲僅僅是滿足人類的情慾,神已列出了最嚴重的罪行,而在十誡中我們已受到警告不可違犯這些罪行,第一,謀殺;其次爲淫亂的性罪。也就是「不可殺人。不可姦淫。」(見出埃及記20:13-14) ……教會勸誡你們在服裝和舉止方面要得體合宜,那些促使你們談論猥褻不道德的事情、做出卑劣不合宜行爲的邪惡思想也要禁絕。若要在神聖婚約中獲得無上的喜悅,就要保持生命之泉的純淨。4

要有美德,這是最重要的誡命之一。

「讓你的心腸也向所有的人和具有信心的家族,充滿仁慈,不停地以美德裝飾你的思想;然後你的信賴在神的面前自必增強;而聖職的教義必如同天上下降的甘露那樣,滴在你的靈魂上。

「聖靈必成爲你的經常伴侶,你的笏符必成爲一個不變的正義和眞理的笏符;你的主權必成爲永遠的主權,並且沒有強制的方式主權便流向你,永永遠遠」(教約121:45-46)。

除非我們學會在思想、習性及行動上貞潔有德行,否 則我們無法在世上擁有聖靈的主權及力量,也無法有聖靈 相伴。5

穿戴上正義的軍裝。在軟弱的時刻不要屈服。要捍衛堡 壘的純潔。如果你們保持身體的潔淨,它就是聖靈的殿堂。6

你們要思想純潔,比以往更切地實遵守貞潔律法。記住 夫子所說的話:「你們聽見有話說:『不可姦淫。』只是我 告訴你們,凡看見婦女就動淫念的,這人心裡已經與她犯姦 淫了」(馬太福音5:27-28)。我們的思想必須純潔。要戒除 會導致你們做出不道德行為的習慣,要嚴禁那些會使你們生 活頹廢的不道德行為。7

## 違反貞潔律法有什麼後果?

過去關於正義、純潔和貞潔的教義從未遭遇過如此大的 挑戰,邪惡勢力正在侵蝕道德標準。我們的當務之急是在主 的靈的帶領下,盡最大的努力給予強有力的教導,以規勸我 們的人民在面臨世上極大誘惑的此刻,在生活中與主接近。8

撒但今日最厲害的手段就是摧毀家庭,對貞潔律法和婚 約的神聖性加以嘲諷。9

前些時候,有場支聯會教友大會在閉會時傳達了一個有趣的信息。……當支聯會會長站起來作閉會致詞時,抬頭看了坐滿年輕人的樓上座位席,說道:「坐在樓上座席的年輕人,我有話對你們說。也許在我還是你們的支聯會會長時,你們每個人都會來跟我面談——無論是聖職晉升、或爲了你們蒙召喚擔任的職務,或者是爲了聖殿推薦書——先撇開其他的問題不談,我要問你們一個靈魂深處的問題。你們是否

道德清白?如果你們據實回答:『是的,會長,我道德清白。』你們將會感到快樂。但如果你們回答:『不是,我不是這樣。』你們將會感到悲傷;而如果你們對我說謊,那麼在你們有生之年,你們的靈魂必充滿痛苦。」……

將來有一天我們都要與我們的造物主見面,正如摩羅乃所說的——他以極爲強烈的口吻說:「你們以爲你們能帶著不潔的罪惡感來到以色列聖者面前而感到幸福嗎?」他說:「你們帶著一身的污穢不潔來到以色列聖者面前,要比你們與受罪罰的靈魂同住在地獄中更爲不幸」〔見摩門書9:3-4〕。10

當我們違反誡命,我們不但傷害自己也傷害別人。我們若不悔改,所犯的過錯往往使人感到悲傷、沮喪、敵意或退縮。實際上,我們的自尊心降低了,我們自貶身爲神的兒女的身份;我們甚至想逃避我們是誰的這個根本事實!

當我們犯罪,我們便成爲人類家庭的一個包袱,……我們可能對別人造成傷害;我們可能因爲自己的失敗,以曲解不當的方式向人類家庭反擊,連累許多人跟著遭受苦難。父母的不貞潔可能造成連鎖反應,影響到後來的世代,對上一代感到失望的子孫會以不同的方式表達內心的憎恨和叛逆。家中沒有愛的後果就像水中泛起的一個個漣漪,終將波及我們每個人;人類要爲這類的失敗付出慘痛的代價。有什麼事比我們保持貞潔、在家中培養愛心——其實就是遵守每條誠命——更與人類家庭之需求息息相關的呢?11

在本教會中具有影響力的弟兄或姊妹若生活不及應有的標準,許多信任他(她)的人必定會跟著降低標準。他(她) 損害了那些人的道德良知;拖垮了信心較軟弱的人,許多人 認爲他們與本教會疏遠,要歸咎於他們所信任的某人沒有做 到他們期望他遵守的標準。12 我已指出罪的可怕了;罪的工價是死,透過主耶穌基督的贖罪,你們之中犯了罪的人都可以藉由真誠的悔改而得到 寬恕,並找到今生的喜悅與來世的豐滿。13

## 聖職持有人在貞潔律法方面有什麽責任?

弟兄們,我們必須再次下決心遵守貞潔律法:如果我們已犯了過錯,現在就改正這些錯誤。讓我們走向光;弟兄們,我懇請你們不要糟蹋身爲男人的美好機會,在生育世人的過程中與造物主攜手合作。與人發生某種不合法的關係只會帶來羞辱,使你們的妻子兒女心碎。弟兄們,我懇請你們保持道德清白,行走在眞理與正義的道路上,贏得天父對你們——祂的兒子們——的稱許。14

我要警告全體聖職人員,提防所多瑪與蛾摩拉所犯的嚴重罪行,那僅次於謀殺罪。我所談的是姦淫罪。你們知道,這是夫子在提及不合法的性行爲及通姦時的用語;此外,同性戀也是同樣嚴重的罪行,但在這邪惡的巴比倫世界中,同性戀似乎已普遍爲社會大眾所接納,而且勢力擴大。本教會教友絕對不可涉足其中。

我們雖然生活在此俗世,但要不屬於世。學校或娛樂場所試圖對變態性慾所做的任何誇示的行為只會煽動人去嘗試,本教會的聖職必須透過各種合法可行的途徑,堅定不移有力地與之對抗。15

身為神的孩子,尤其是持有聖職並且在教會中活躍的人,若認為神所賦予的創造能力只是一項玩物,或是認為他與所愛的人在一起主要是為了滿足情慾需求,那麼他便是在玩撒但的遊戲,撒但知道這種行為必然使蒙得主的靈爲伴所需的精煉特質毀壞殆盡。16

# 父母如何教導兒女了解並遵行貞潔律法?

本教會最有成效的教導是在家中進行,在家中,父母有責任在子女年幼時教導他們信心、悔改、對救主的信仰等基本原則,並且教導他們貞潔、美德、榮譽等初步原則。促使孩子們遠離世俗之事的最大力量在於他們唯恐失去了在永恆家庭中的地位。如果他們在童年和青少年時期就被教導要愛家人並重視家庭,那麼在他們想做那些會使他們與永恆家庭永遠隔絕的事之前,他們會再想一想。對我們來說,結婚、養育孩子、貞潔、美德都是我們所擁有的最寶貴的眞理——最重要的事情。17

我們是否確定在託付我們去照顧的幼小靈魂的培育過程中,我們已用自己多年的成熟歷練來教導他該如何做,使他從中獲益?我們是否在她長大成人的過程中爲她建立一個強固、成功、幸福生活的基礎與架構,還是讓他從嘗試與錯誤的跌跌撞撞中學習,卻希望我們心愛的孩子在汲取經驗時能得到神的保護?

或許有個真實的事件能加強說明我的想法。……有個年輕的飛行員單獨在機場上空作例行的飛行訓練,……他突然透過無線電通訊系統呼叫塔台控制的人員:「我看不見!我瞎了。」如果塔台也同樣驚慌失措,那個年輕的飛行員和那台昂貴的飛機肯定是大難臨頭了;所幸,這名塔台人員經驗豐富,根據經驗他知道,年輕的飛行員新手若是非常緊張,很有可能在某些情況下暫時失明。於是塔台人員冷靜地對空中的年輕人說話,指示他繞圈飛行,緩慢降低高度,同時又命令緊急裝備立刻出動,以防萬一發生墜機事件。所有目睹此事的人都屛息等待這似乎漫無止盡的一刻,最後這名失明

的年輕人駕駛的飛機放下輪子降落在跑道上,滑進停機坪停 靠。救護車的人員立即將年輕人緊急送往基地的醫院治療。

萬一塔台人員情緒激動、推卸職責,或者不知該如何處理這類緊急事故,後果會如何呢?答案是,這與一個〔女青年〕在面臨不熟悉的重大危機時沒有閱歷豐富且睿智的顧問給予協助是一樣後果不堪設想的。在這兩個例子中,生命即使不遭到摧毀,也會受到重創,而獲致最大成就的機會也因而破滅。……

我希望所有的母親都聽到一個可愛女孩的心聲和提出的 疑問,她童年時期所憧憬的聖殿婚姻幾乎就要實現了,可是 她違反了貞潔律法,現在……她生活在良心苛責的折磨中。 她的疑問是:「我當時怎麼知道自己遇到了危險?我爲什麼 沒有力量抗拒?」正如那個失明的年輕飛行員一樣,她盲目 地飛行,但不幸的是,在她遇到危機時,她沒有塔台人員可 以引導她安全降落。若是她曾向一位睿智的母親傾訴她的問 題就好了!

要是母親太忙於擔任教會事工、做家務事或太忙於參與培養朋友關係的社團活動,使她遠離女兒,她的女兒如何在這類神聖的事情上對她產生最親密的信任感?也許有母親認為學校的課程教導這些敏感的議題即可,但是這些課程往往會促使學生想親身嘗試。也許她不明白,每天在自家的客廳中,透過收音機、雜誌、電視等所傳達的有關愛、生活與婚姻的觀念,都是經過巧妙掩飾而又曲解的觀念;而且青少年往往誤以爲這就是幸福之道。18

妳們爲人母親的,請親近妳們的女兒。在她們還小的時候,不要讓別人來告訴她們所謂「繁衍生命的事實」。妳們的小孩一旦開始問妳們問題,問到年幼孩子會問的一些親密關係的問題時,就坐下來,在他們智力理解的範圍內談這些事情。他們會說:「好,媽媽,我知道了。」然後,過了一段時間,等她們到了青少年階段,她們會再度來問問題。這次所問的問題稍微複雜些。那時她們已開始約會,她們要到哪裡聽取忠告呢?如果妳們做了該做的工作,她們就會去找媽媽給她們出這個主意,或那個主意。到了她出嫁前夕,她尋求忠告的對象也是她的母親,而不是街上的婦女。

你們為人父親的,要多陪陪你們的兒子。有些事情他們 想找父親談,聽取父親的忠告時,絕不要對他們置之不理。 於是家中有安全感,這也是保護你們孩子的安全。你們為人 父母的,不要拒絕給他們這份安全感。19

我們教導孩子必須做的一件事是,就是讓他們知道如何 應付突如其來的誘惑。……

而在這方面負起主要責任的人,是男孩的父親,並不是 說父親有時候早晨醒來,要叫男孩到床邊去,在十五分鐘內 告訴他人生的一切。這不是男孩所需要的。他需要一個能隨時 回答他敏感問題的父親。他對凡事都很好奇,很渴望想知道。

如果他的父親誠實坦白,從小就教導他心智所能理解的事情;那麼,這位父親將使兒子在以後的歲月中隨時都願來請益受教,這父親將成爲兒子靈魂的碇錨,因爲他能把他人生經驗的心得與教訓告訴他兒子,使他不會在沒有防備的時刻落入致命的陷阱中。20

今天我多麼希望讓你們深刻的瞭解到,你們每天必須走在搖擺的橋樑上,而世俗及罪惡猶如急湍從你們腳下流過,我多麼希望當你們因懷疑和恐懼而感到痛苦,不再祈禱、失去了信心和愛時,希望你們可以聽到我呼喚你們的聲音,猶如來自生命之橋更遠處彼端的呼喚:「要有信心——就是這條路——因爲我比你們看得更遠。」我祈求之中你們今天可以感受到我靈魂深處流向你們的靈魂的愛,也希望你們知道當你們在面對當今的問題時,我對你們每個人所懷著深厚的愛時。現在是你們每個人都要站穩自己的腳步時候了;現在沒有人能靠著借來的光持守下去;每個人都要靠他自己內在的光指引。你們若沒有光,就無法站穩腳步。21

# 研讀與討論的建議

- 爲什麼我們若要遵行貞潔律法,就必須有純潔的思想?
- 貞潔且有德行的人會得到哪些祝福?
- 不貞潔爲什麼是通往屬靈及屬世毀滅的道路?不貞潔爲什麼是表示我們逃避「我們是誰的這個根本事實」?
- 在保護自己及家人免遭不貞潔之危害一事上,聖職持有人 有什麼責任?
- 父母在性的純潔方面應教導兒女什麼事?父母怎樣確使兒 女有足夠的信任,願意與他們分享很私人的事情?
- 今日世上有哪些勢力會削弱我們的能力,抗拒道德沉淪的 誘惑?「沒有人能靠著借來的光持守下去」這項勸告爲什 麼特別適用於在今日遵守貞潔律法的情況?

#### 註

- 1.In Conference Report, Mexico and Central America Area Conference 1972, 103.
- 2. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 105.
- 3.By Their Fruits Shall Ye Know Them, Brigham Young University Speeches of the Year (12 Oct. 1954), 8
- 4.The Teachings of Harold B. Lee, 213-14.
- 5.Stand Ye in Holy Places (1974), 215.
- 6.The Teachings of Harold B. Lee, 215.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 608.
- 8. The Teachings of Harold B. Lee, 85.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 227.
- 10.1962年3月3日,對瑞克斯學院的全體學生及學生領袖演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第19-20頁。
- 11. *The Teachings of Harold B. Lee*, 226--27.

- 12. The Teachings of Harold B. Lee, 504.
- 13. Decisions for Successful Living (1973), 219.
- 14. The Teachings of Harold B. Lee, 218.
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 232.
- 16.The Teachings of Harold B. Lee, 224.
- 17.1973年5月4日,接受美國國家廣播公司派特湯姆(Tom Pettit)訪問,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第22-23頁。
- 18. "My Daughter Prepares for Marriage," *Relief Society Magazine*, June 1955, 348-49.
- 19. The Teachings of Harold B. Lee, 227--28.
- 20. The Teachings of Harold B. Lee, 228.
- 21. "Fortifying Oneself against the Vices of the World," 1970年5月6日,在瑞克斯學院對畢業生演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第18-19頁。

# 努力成爲完全

我們如何努力做到「你們要成爲完全」的誠命?

## 前言

李海樂會長教導說,在我們追求成爲完全時,跟隨救主的 榜樣是很重要的:

「我相信當夫子說:『所以,你們要完全,像你們的天 父完全一樣。』[馬太福音5:48],祂所指的不僅是相對的 完全。……你們認為救主會提出一個不可能達成的目標,藉 此嘲諷我們為達到完全所作的努力嗎?我們不可能在今生達 到夫子所說的那種完全狀態,但是我們會在今生奠定在永恆 中發展的基礎;因此,我們必須確定我們的基礎是建立在眞 理、正義和信心之上。我們若要達成此目標,就必須遵守神 的誡命,而且今生忠信不渝持守到底,並且在離開塵世之 後,繼續追求正義與知識,直到我們成爲像天父一樣。……

「……〔使徒保羅〕指出那條通往完全的道路,談到耶穌,他說:『祂雖然爲兒子,還是因所受的苦難學了順從。 祂既得以完全,就爲凡順從祂的人成了永遠得救的根源。』 (希伯來書5:8-9)……

「……不要讓一天白白過去,而沒有從基督生平的偉大教訓中學習到祂的完全之道,或是沒有朝著永恆的目標邁進。」<sup>1</sup>

# 李海樂的教訓

# 瞭解我們的不足之處如何幫助我們成爲完全?

要鼓舞人過基督般的生活有三項基本要素——或者,根據經文,更精確地說,就是在生活中變得更像夫子一樣完全。我要提到的第一項必備的要素是:凡是想接受教導或過完全生活的人必須覺察自己的需求並且要儆醒。

富有的年輕官吏不需要學習爲謀殺罪或有謀殺的念頭悔改,他也不必學習爲姦淫、偷竊、說謊、欺詐或不孝順母親悔改。他說這一切他從小就遵守了;但他所問的是:「我還缺少什麼?」〔見馬太福音19:16-22〕

夫子以他敏銳的洞察力和偉大教師的力量,極爲精準地 判斷出這個年輕人的情況:他所欠缺的是克服己愛世俗事物 的態度,他太倚靠財富了。於是耶穌開出有效的處方:「你 若願意作完全人,可去變賣你所有的,分給窮人,就必有財 寶在天上;你還要來跟從我」[馬太福音19:21]。

在使徒保羅令人印象深刻的歸信過程中,當他前往大馬士革的途中,有道光使他雙眼失明時,……他聽見一個聲音對他說:「掃羅!掃羅!你爲什麼逼迫我?」〔使徒行傳9:4〕。被迫謙卑的掃羅,發自內心深處問了一個問題,這是一個人在意識到自己有所需求時會問的問題:「主啊,您要我做什麼呢?」〔見使徒行傳9:6〕。……

李海的孫子以諾斯談到在他的罪獲得赦免之前,他熱烈呼求神。我們不知道他犯了什麼罪,但是他顯然很坦率地承認,然後說道:「我的靈魂饑渴著」[以諾斯書1:4]。由此可見,迫切需要的覺醒和感覺,以及深切的省思,使他看清自己的不足及需要。

夫子在偉大的山上寶訓中,對於了解自身需求的這項特質,揭示得很清楚:「虛心的人有福了!因爲天國是他們的」 (馬太福音5:3)。虛心的人當然是指那些靈性上有匱乏的人,他們覺得靈性非常貧瘠,以致於熱切懇求幫助。……

我們每個人若想達到完全,若想開始攀登那條通往完全之路,就必須找個時間自問這個問題:「我還缺少什麼?」……

#### 重生如何使我們成爲完全?

我所提的達到完全的第二項要素,可在夫子與尼哥德慕的交談中找到。祂看出尼哥德慕來找祂,是想知道:「我要怎麼做才能得救?」,這是許多人曾問祂的問題。於是夫子回答:「我實實在在地告訴你,人若不重生,就不能見神的國。」尼哥德慕說:「人已經老了,如何能重生呢?……」耶穌回答:「我實實在在地告訴你,人若不是從水和聖靈生的,就不能進神的國」(約翰福音3:3-5)。

人若要達到完全,以看見或進入神的國度,就必須「重生」。人要如何重生呢?以諾斯問過這一個相同的問題。你們還記得他得到的那個簡單的回答:「那是因爲你對那位你以前從未聽過也未見過的基督的信心。再過許多年後,祂必在肉身中顯現;因此,去吧,你的信心已使你健全了」[以諾斯書1:8]。

有天我和羅慕義墨林弟兄在辦公室,有個年輕人走進來,他正準備去傳教。他已經按照一般的方式作過面談,也 坦承了青少年時期所犯的某些過錯。但他對我們說:「我認 爲光是坦承還不夠。我怎麼知道我已經得到寬恕?」換言 之,「我怎麼知道我已經重生?」他覺得他不能在目前的狀 況下去傳教。 我們談話時,羅慕義弟兄說:「孩子,你記不記得班傑明王說過的話?他的講道使一些人感到扎心,因為「『他們自己在他們的肉慾狀態中,甚至連地上的塵土都不如。他們齊聲大呼,說:可憐我們吧,求施基督贖罪之血,使我們能獲得我們的罪的饒恕,使我們的心得以潔淨;因爲我們相信神的兒子耶穌基督,祂創造了天地萬物;祂必來到人類兒女之中。他們說了這些話後,主的靈臨到了他們,他們充滿了快樂,由於他們對……耶穌基督的非常的信心,他們獲得了他們的罪的赦免,得到了內心的平安』」(摩賽亞書4:2-3)。

羅慕義弟兄對他說:「孩子,你等待並祈禱,直到你由 於對耶穌基督贖罪的信心,而獲得良心的平安爲止,那時候 你將會知道你的罪已被赦免。」除了羅慕義弟兄所說明的之 外,我們每個人在獲得重生之前,都會感到自己的貧乏,像 在霧裡漫遊。……

你們若要過基督般的生活,……必須先使自己重生。一個人若沒有經歷這種淨化、淬煉的過程,就是在那位以色列 聖者的面前也不會感到幸福。……

## 更切實遵守誡命如何幫助我們成爲完全?

最後,第三項要素是:幫助學習者藉由遵行福音來認識福音。一個人必須先盡最大的努力,才能獲得救恩所需的靈性確證;個人必須先努力爭取,才能獲得恩典,即主贖罪力量的免費恩賜。我重述尼腓所說的話:「在我們做了一切我們所能做的事以後,我們纔靠著恩典而得救。」〔尼腓二書25:23〕……

······你們若想過完全的生活,這裡有一件必須做到的事:必須「下定決心」遵守誡命。

夫子回答了猶太人所問的一個問題,就是他們怎樣確定 祂所懷有的使命來自於神,或者祂只是一個普通人。祂說: 「人若立志遵著祂的旨意行,就必曉得這教訓或是出於神, 或是我憑著自己說的」(約翰福音7:17)。

對真理的見證絕不會臨到一個不潔之人。主的靈與不潔不會同時出現在同一個人身上。「你們作我所說的事,我,主,便是被約束的;但是你們不作我所說的事,你們就得不到應許。」(教約82:10)「……除去你遵守我的律法以外,你不能獲得這榮耀。」(教約132:21)那項真理在經文裡一再出現。

福音的所有原則及教儀就某方面看來只是一項邀請,邀請人們藉著實踐福音的教導來學習福音。一個人若不繳付什一奉獻,就不瞭解什一奉獻的原則;若不遵守智慧語,就不瞭解智慧語的原則。在那件事上,兒童或大人無法只聽到某人談論什一奉獻、智慧語、守安息日爲聖或祈禱等這些原則就改變自己的信念;我們須藉著實踐福音來學習福音。……

我總括地說:在我們體認到實踐每個福音原則所得到的祝福之前,不會真正瞭解福音的教導。有人曾說:「道德教訓若光說不練,對靈魂的影響是很表面的。」對你我來說,此刻最重要的福音誡命就是那條需要我們盡最大心力去遵守的誡命。我們每個人都要分析自己的不足之處,從今天就開始加以克服,唯有如此,我們才能在父的國度中佔有一席之地。2

#### 山上寶訓爲何是過「完全生活的準則」?

你們想知道一個人要採取什麼「步驟」,才能充分建立理想的生活模式,使他得以配稱成為神國的一份子。只要研讀經文所記載的耶穌生平,就能找到最好的答案。……基督來

到世上,不但爲全人類贖罪,也在成就神的律法及服從天父方面,爲世人樹立典範。夫子在登山寶訓中,已向我們揭示祂完美的品格,……同時也賜給我們一份生活的藍圖。……

在這篇無與倫比的山上寶訓中,耶穌已給予我們八個明確的方法,藉此我們可以獲得……快樂。祂的這些宣告都用「……有福了」的說法。……夫子的這些宣告在基督徒的著作裡稱作八福。……八福具體說明了過完全生活的準則。

讓我們對這些準則稍加思考。我們若要成爲完全,並找 到內心喜悅的福祉,其中有四項準則是與我們個人本身、內 在修養、私人生活有關。

虚心的人有福了。

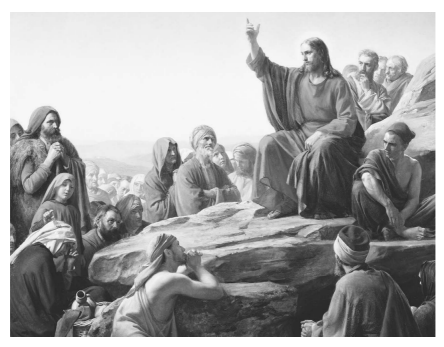
哀慟的人有福了。

饑渴慕義的人有福了。

清心的人有福了〔見馬太福音5:3-4,6,8〕。

#### 虚心

虚心是感到我們自己在靈性上匱乏,我們的衣服、食物、所呼吸的空氣、健康及生活永遠都要仰賴主,而且瞭解每天都應熱切獻上感恩的祈禱,祈求指引、寬恕及每日所需的力量。年輕人若知道自己靈性上的需求,當他處在生命飽受威脅的危險境地時,就會接近那眞理的泉源,而且在面臨最大考驗的時刻得到主的靈的提示。一個人若仗勢他的財富、學識或世俗地位,認爲自己不必依靠這項靈性需求,這實在是件悲哀的事。〔虛心〕與驕傲或自滿相反。……如果你在謙卑中意識到自己靈性的需求,你們便是準備好加入「長子的教會,成爲神的選民」〔見教約76:54;84:34〕。



救主在山上寶訓中 賜給我們過「完全生活的準則」。

#### 哀働

哀慟,如同夫子在此所教導的,一個人必須表現出「依著神的意思憂愁,就生出懊悔」,於是這懊悔者的罪獲得了赦免,而且要棄絕那令他感到哀傷的行爲〔見哥林多後書7:10〕。正如使徒保羅所說的,這是要看出:「在患難中……歡喜……;因爲知道患難生忍耐,忍耐生老練,老練生盼望」(羅馬書5:3-4)。你們必須願意「擔荷彼此的重擔,使別人減輕重負」;你們必須願意「與哀者同哀,安慰那些需要安慰的人」(摩賽亞書18:8-9)。當一個母親在孤獨中暗自哀傷,盼望她叛逆的女兒能回頭時,你們要心存憐憫,不可怪她,向她丢擲第一顆石頭。……你們若與老人、寡婦、孤兒同感哀傷,便應給他們所需的援助。總之,你們不要像那個法利賽人一樣,而應向那個稅吏看齊。「神啊,開恩可

憐我這個罪人!」〔見路加福音18:10-13〕。你們這麼做的 酬賞是,你們的罪得赦,你們的靈魂因而得到安慰。

#### 饑渴慕義

你們是否曾經餓得很想吃東西或口渴得很想喝水,僅僅一片不新鮮的麵包或一杯溫水就能讓你們覺得彌足珍貴,解除了你們的痛苦呢?如果你們曾經如此饑渴過,便會逐漸瞭解救主說的我們應饑渴慕義的意思。這種饑渴慕義的態度會讓離家在外的人設法和聖徒們一起參與聖餐儀式,也促使人們無論身處何地都會參與主日崇拜;這種態度也促使我們熱切祈禱,也讓我們進聖殿,並在裡面保持虔敬。守安息日爲聖的人將充滿恆久的喜樂,這遠比從事違反神誡命的活動而得到的短暫享樂更令人嚮往。「如果你們用真心誠意來求問,有著對基督的信心,祂必藉著聖靈的力量,對你們顯明……真實性」,藉著這力量,「你們可以知道一切事情的真實性」(摩羅乃書10:4-5)。……

#### 清心

如果你們想見到神,就必須保持純潔。……和耶穌同夥的一些人認為他只是木匠約瑟的兒子罷了。還有些人因為他所說的話,認為他是個貪戀好酒的人,也有些人認為他被鬼附身,只有正義的人看得出祂是神的兒子。你們惟有心地純潔,才得見神。你們也會因爲看見某人的良善行爲,精微地從他身上看見「神」或良善,並愛他。請注意批評中傷主教會中屬神之人或祂所膏抹之僕人的人,這種人是懷著不純潔的心在說話。

若要進天國,我們不僅要成爲良善的人,還要做良善的 事,追求良善的目標。你們若想每天朝著成爲完全及過充實 生活的目標邁進,就必須學習夫子「完全生活準則」的其餘 四個準則。這些教訓是與人際社交關係有關:

溫柔的人有福了。

憐憫人的人有福了。

使人和睦的人有福了。

爲義受逼迫的人有福了〔見馬太福音5:5,7,9-10〕。

#### 溫柔

溫柔的人的定義是不輕易發怒、而且在被傷害及感到苦惱時仍能夠忍耐的人。溫柔不是軟弱的同義字。溫柔的人堅定、有力,是個完全能克己自制的人。他儘管處在惡勢力團體的壓力下,仍能發揮道德良知的勇氣。他的判斷使紛爭止息,他的明智忠告平息了暴徒的輕舉妄動。他爲人謙虛,不自誇。「不輕易發怒的,勝過勇士」(箴言16:32)。他是天生的領袖,無論在陸軍、海軍、工作場合及教會,都被揀選來帶領其他人。他是世上的「鹽」,必將繼承大地。

#### 憐憫人

我們的救恩要視我們對他人所表達的憐憫而定。不管是對人或動物表現出的刻薄話或殘酷的放任舉動,即使看似只是出於報復的行為,然而這個做惡者在世上或天上接受審判時,便沒有資格要求得到他所需要的憐憫。哪個人不曾被他視為朋友的人惡意傷害?你們是否記得自己曾為了不去報復而內心掙扎?所有憐憫人的人有福了,因為你們必得到憐憫!

#### 使人和睦

使人和睦的人將被稱爲神的孩子。引起紛爭的人、違法 亂紀的人、暴徒首領、觸犯法律的人都是受到了魔鬼的驅使,除非他們停止這麼做,否則他們將被稱爲撒但的孩子, 而不是神的孩子。請不要與輕忽神聖的事物、引人不斷產生 疑惑的人來往,因爲他並不是想追求和平,而是想使眾人感 到疑惑。一個人喜歡與人鬥嘴、爭辯,這麼做若不是爲了要 解答真理,便違反了夫子所制定的基本原則,這些原則是促 進豐富充實人生的要素。天使在宣布那位和平之君的誕生 時,唱著「在地上平安歸與人」[見路加福音2:14]。……

#### 爲義受逼迫

在崇高的偉業下,當眞理、美德及榮譽有淪喪之虞時, 爲義受逼迫是屬神的行為。永遠都有人爲了崇高的理想壯烈 犧牲。迫害所造成的最大危害不是來自迫害本身,而是受迫 害者可能因而受影響,使他們爲這份理想義無反顧的熱情可 能因此冷卻。那樣的迫害大多起因於缺乏瞭解,因爲人們往 往會排斥他們所不瞭解的事物。有些迫害則來自人們的惡 念。但不論迫害的起因爲何,那些爲正義的理想努力的人, 似乎都免不了受到迫害。夫子曾警告我們:「人都說你們好 的時候,你們就有禍了!因爲他們的祖宗待假先知也是這 樣」(路加福音6:26)。

……當你們不願在智慧語、誠實及道德的標準上妥協來 博得眾人喝采,因而受到冷嘲熱諷時,請記住那項警告。如 果你們堅守正義,無視於眾人的譏諷,甚或肢體暴力,你們 將蒙得永恆喜悅作爲冠冕。也許我們當今的某些聖徒或使徒 要像古時候一樣犧牲性命來捍衛眞理。要是眞有那麼一天, 但願神祝佑他們凱旋得勝! 當我們虔敬沉思這些教導時,漸漸地我們會有令某些人 感到震驚的發現:終究,神衡量我們在祂國度中的價值,不 是根據我們在世俗上或教會中的崇高地位,也不是根據我們 所贏得的榮譽,而是根據我們依照神子在世時所揭示的「完 全生活準則」所過的生活及所做的善行。

但願你們將八福當作生活的準則,並因而獲得其中所應 許的祝福。3

# 研讀與討論的建議

- 我們每天如何從「基督生平的偉大教訓」裡學習?
- 當我們努力變得更像基督時,爲什麼經常自問「我還缺少 什麼」很重要?
- 什麼經驗曾幫助你瞭解我們是藉由實踐福音來學習福音教 導的?
- 當我們瞭解我們生活中所有的祝福都有賴於主,我們的態度與行爲會受到什麼樣的影響?
- 「哀慟的人有福了」這句話有何意義?
- 喜愛世俗事物會如何使我們渴求屬靈事物的心變得遲鈍?
- 清心如何幫助我們看見別人的優點?
- 溫順如何幫助我們變得堅強?
- 在日常生活中,我們可以在哪些方面向人表達憐憫?

#### 註

- 1. Decisions for Successful Living (1973), 40--41, 44.
- 2.Stand Ye in Holy Places (1974), 208--16.
- 3. Decisions for Successful Living, 55--62.

# 願你的靈魂安寧

逆境爲什麼是實現主的永恆目的所必需的?

# 前言

李海樂曾說:「所有世人都要遭受橫逆之風的試煉。」1沒有人不曾經歷過逆境。李海樂在1960年代相繼痛失愛妻李譚娜芬及愛女魏肯摩蓮。他在擔任總會當局人員期間也飽受一些病痛的煎熬。他在1967年的總會教友大會上表示:「我在主面前順從地接受了一些考驗,其中有些是很嚴厲的考驗,我認爲這些考驗證明我是否願意接受主認爲適合加在我身上的一切事情,就像小孩服從他的父親」〔見摩賽亞書3:19〕。2

李會長提供了面對苦難的安慰安慰:「那在今生努力, 以信心期盼著永恆酬賞的人,會一直在最嚴厲的考驗中得到 支持。當他對愛感到失望時,他不會自殺。當親人過世時, 他不會絕望;當他在夢寐以求的競賽中落敗時,也不會徬徨 猶豫;當戰爭與毀滅阻礙他的前途時,他不會意志消沉。他 的生活超脫世俗,一刻不忘救恩的目標。」3

「〔救恩〕的道路崎嶇險峻。許多人跌跌撞撞,在失望之餘,不願再重新開始。邪惡的力量讓這條道路上充滿了阻礙我們前進的迷霧,常常想將我們引入歧途。」但是李會長向我們保證:「在這一路上,令人安心的是:我們若選擇正義,將會獲得成功,如此的成功會塑造我們,培養我們,使我們成爲有資格來到神面前的人。有什麼成功比得上擁有神所擁有的一切呢?」4

# 李海樂的教訓

#### 逆境如何幫助我們變得更像神?

我認為,苦難帶來一種精煉的過程,惟有透過苦難才能體驗這個過程。……我們會與那位犧牲自己生命以使世人獲得生命的神更接近,我們前所未有地感受到自己是神的子女。……祂所受的苦遠超過我們所能想像的。但是我們受苦的程度,卻像是有種效果使我們與神更加接近,使我們的靈魂得以淨化,除去在主眼中不蒙悅納的事物。5

以賽亞說:「耶和華啊,……您……是我們的父!我們 是泥,您是窯匠;我們都是您手的工作」(以賽亞書64:8)。

我讀那節經文很多遍了,但是直到幾年前我到墨西哥的 塔拉卡帕加,看到當地人民把陶土塑造成各種陶器,我才完 全明白這節經文的意義。我看到他們拿著用很原始簡陋的方 法所混合的陶土,製模的人倒入泥土作適當攪拌,再把泥土 放在陶匠的轉盤上,於是陶匠開始逐漸捏出複雜造型的陶 器,準備在市面上出售。在我們觀看時,偶而會看到,由於 攪拌上的失誤,整團陶土都要拿起來,再丢回去重新攪拌, 有時候這樣的過程要重複好幾遍,直到泥土被適當攪拌爲止。

我心裡想著這幅景象,開始明白這節經文的意義。是 的,我們都要經歷貧窮、疾病、親人過世、誘惑、甚至有時 是朋友的背叛、富足與財富、安逸與奢華、錯誤的教育觀 念,以及世俗逢迎諂媚等考驗試煉。有位父親在對兒子解釋 此事時,說道:

「在祂創造了我們第一對祖先和飛禽走獸後,簡言之,在 祂創造了所有已被創造的萬物後,爲了要在人類結局中達成祂 的永恆的目的,就必須有一種對立;就是那禁果也是和生命 樹對立的;一種是甜的,另一種是苦的」[尼腓二書2:15]。 斯密約瑟先知在談到這個精煉過程時表示,自己就像一塊巨大粗糙的石頭正由一座高山上滾下來;他唯一能被精煉的地方是當某一個稜角碰到某些東西被磨掉時,這邊敲掉一角,那邊敲掉一角。但是他說:「就這樣我將成爲全能之神箭袋中的一枝……擦亮的箭。」[History of the Church, 5:401.]

所以,我們要被精煉;我們必須受到試煉,以證明我們 所擁有的力量和能力。6

神的話語所教導的信心引導著我們,讓我們把人生視為 鍛鍊靈魂的重要過程。在慈愛天父的眷顧下,我們藉著「所 受的苦」學習,我們藉著克服障礙來得到力量,並且藉著在 危機四伏的地方光榮獲勝來征服恐懼〔見希伯來書5:8〕。 正如神的話語所教導的,我們憑著信心瞭解到,世上無論什 麼事情,只要有助於達到耶穌這項高標準:「所以,你們要 完全,像你們的天父完全一樣」(馬太福音5:48),就都是 為了我們的好處和永恆利益,即使在這塑造的過程中,可能 遭受這位具有完全智慧之神的嚴厲懲戒,「因爲主所愛的, 他必管教,又鞭打凡所收納的兒子」(希伯來書12:6)。

我們爲了對抗黑暗勢力及靈性軟弱而接受教導與訓練,可能「四面受敵,卻不被困住;心裡作難,卻不至失望;遭逼迫,卻不被丢棄;打倒了,卻不至死亡」(哥林多後書4:8-9)。7

對生命的目的有見證的人,把人生的障礙與考驗都當作 機會,從中汲取從事永恆事工所需的經驗。……

要是一個人曾經「用平安的福音當作預備走路的鞋」 [以弗所書6:15],他在面對死亡時將不會懼怕,那些痛失 親人的人將會像總隊長摩羅乃一樣有信心,他表示:「因爲 主讓義人被殺,使祂的公道和懲罰得臨於惡人;所以你們不 用假想義人們已因被殺而失去,他們卻已進入了主他們的神 的安息」(阿爾瑪書60:13)。8 請聽聽救主關於栽培人的教導——「凡結果子的,祂 就修理乾淨〔或修剪〕,使枝子結果子更多」(見約翰福音 15:2)。……

未曾在淚水與橫逆中經歷過考驗試煉——未曾經過那偉大園丁的修剪,難以造就真正偉大的靈魂。神依照其全能的設計,藉著鎌刀及修剪用具將樹枝修剪出合宜的外形,以便將來能結出最多的果子。

你們每個人都要耐得住考驗、艱困、悲傷和失意。你們在 憂傷絕望時,要謹記在心,如果你們學到了以下這些教訓,將 會感到安慰。這些教訓是:「因爲主所愛的,祂必管教,又鞭 打凡所收納的兒子」(希伯來書12:6),以及「我兒,你不可 輕看耶和華的管教,也不可厭煩祂的責備;因爲耶和華所愛 的,祂必責備,正如父親責備所喜愛的兒子」(箴言3:11-12)。9

斯密約瑟先知……因爲聖徒受到暴力攻擊而憂心忡忡,就在他苦惱不已時,你們還記得他曾呼求:「神啊,還要多久您的眼才會看見,您的耳才會垂聽聖徒的虔誠呼求,向他們的敵人報復,替他們申冤呢?」[見教約121:1-6]。救主彷彿把一個受驚嚇的孩子摟在懷裡,說道:

「我的兒啊,願你的靈魂安寧;你的災禍和你的苦難, 只是一個短時期;

「那麼,假如你好好忍耐著,神必高高舉起你;你必戰勝你所有的仇敵。」(教約121:7,8)

接著, 他又說了一件令人驚訝的事:

「……我的兒啊,你要知道,所有這些事都將給你經驗,都是對你有好處的」(教約122:7)。

……然後, 夫子說道:



斯密約瑟先知在利巴地監獄面對極大的橫逆時,得到了一項安慰的啓示, 這項啓示成爲教義和聖約第121和122章。

「人之子曾下降低於這一切。你比祂更偉大嗎?

「所以,持守著你的道路,……不要怕世人所能做的事,因為神必永永遠遠與你同在」(教約122:8,9)。

我到了人生的這個階段,對此已有親身體驗,而人之子 曾經歷這一切。10

主在賜給摩西的啓示中,清楚揭示我們今生的目的。祂說:「這是我的事工和我的榮耀——促成人的不死和永生」[摩西書1:39]。「人的永生」是指回到父神及神子的面前,與祂們永遠同住。祂沒有說,祂的目的是讓祂所有的兒女在世上過著奢華的生活,享受財富和安逸,同時不會感到痛苦憂傷。祂並沒有這麼說。套用以賽亞的話,有時荊棘叢中會長出美麗的松樹〔見以賽亞書55:13〕。……有些事情乍看之下似乎是悲劇,但是當我們按照天父的智慧從頭到尾看到整件事的全貌時,這也許是個無比美好的祝福,而不是如我們所想的有個悲哀的結局。11

#### 我們如何在困難時刻找到內在的力量及平安?

每個活在世上的靈魂——你我,我們大家——無論貧富、善惡、老少——我們每個人都要經歷橫逆風暴的考驗試煉,我們必須親自抵擋這狂風。惟有將房子蓋在磐石上的人才抵擋得住。這磐石是什麼呢?如夫子所教導的,這磐石就是服從耶穌基督福音的原則及教導。12

今晨,我理直氣壯地要求你們和我一樣相信這眞實宗教的基本觀念——即相信神及神子耶穌基督,世界的救主;相信從過去到現在,人們奉祂的名行過許多奇蹟;惟有完全接受眞理,當人生的風暴來襲時,你我才能堅定立足在毫不動搖的基礎上。

因此我懇請你們謙抑自己,……懷著虔敬的心,願意相信所有聖先知從太初起便透過神聖經文所教導我們的福音。<sup>13</sup>

所以人生最重要的,不是你遭遇到什麼事,而是你如何 面對此事,那才是重要的。你們還記得,在山上寶訓的結 尾,救主作了一個比喻。祂說:

「所以,凡聽見我這話就去行的,好比一個聰明人,把 房子蓋在磐石上;

「雨淋,水沖,風吹,撞著那房子,房子總不倒塌,因 爲根基立在磐石上。」「馬太福音7:24-25〕

他所要強調的是什麼?祂想說的是,橫逆的風、災難困 頓的洪水會衝擊世上每個人的房子;然而惟一不會被擊倒的 一當我們破產、痛失親人或遭逢其他災難,那惟一會使我 們度過人生所有風暴和壓力的——就是藉著遵守神的誡命, 將基礎建立在磐石上。…… 當你處在迫害與苦難的深淵中,要忍耐地伺候主。主說過:

「我實在對你們這些我的朋友說,不要懼怕,你們的心 應當安逸;是的,要始終歡樂,對每一事都要感謝;

「要忍耐地伺候主,因爲你們的祈禱已進入撒保斯之主的耳中,並且以這印及約被紀錄下來——主已誓言,並且頒佈,這些事必蒙應允」(教約98:1-2)。14

我們能對那些渴求內心平安的人說些什麼?讓他們不再 感到恐懼,創痛的心受到撫慰,有所領悟,讓他們的眼光超 越今生悽慘的考驗,看到來生時希望與夢想得以實現。……

主在對祂的門徒說話時,指出平安來自何處:「我留下平安給你們;我將我的平安賜給你們。我所賜的,不像世人所賜的。你們心裡不要憂愁,也不要膽怯」(約翰福音14:27)。15

「遵守神的誠命」,這是帶來內心平安的一個途徑。夫子在與門徒分別時,談到了這種平安:「我將這些事告訴你們,是要叫你們在我裡面有平安。在世上,你們有苦難;但你們可以放心,我已經勝了世界」(約翰福音16:33)。但願你們每個人在面對各種紛擾的時候,能想起這位愛我們所有人的夫子所給予的神聖保證,當你們也像夫子一樣克服了世俗的事物時,將驅散所有的恐懼。16

今日世上哪裡可找到安全?安全不是靠坦克車、槍砲、 飛機和原子彈就可以得到的。世上惟一安全的地方,是在全 能之神的權能範圍內,當祂透過爲此目的而制定的管道說話 時,祂將這平安賜給遵守祂誡命並聆聽祂話語的人。…… 願你們平安,這平安並不是來自國會廳裡的立法,而是來自夫子所說的方式:藉著克服一切世俗的事物而得到平安。願神使我們對此有所瞭解,也願你們知道我確信無疑地知道:這是祂的事工,祂今日指引帶領我們,正如祂在各福音期所做的一樣。17

正如所預言的,今日整個世界似乎都處於騷動中,人們的心停止跳動。在這紛擾多災的世界中,我們確實要期望靠著那種透過實踐耶穌基督福音而來的內心平安生活。人們的心停止跳動,有部分原因是感到絕望,但主要的原因是這時候人們的愛漸漸轉冷。我們要發揮今日在我們之中所擁有的聖職力量,甚至要愛那些輕蔑地指使我們的人,使我們的心態正如使徒保羅對提摩太的勸誡一樣〔見提摩太後書1:7〕。我們若不這樣做,就不會有良好的成效,也無法獲得十足的保證。到時候,用不著敵對者讓我們違反誡命或叛教,我們就已經耗費自己的力量了。18

我認識一位在喬治亞州亞特蘭大經商的朋友,……他想安慰我,好讓我熬過喪親之痛;他把我拉到一旁,對我說:「我想告訴你一件事。我的年紀比你大很多。三十四年前,我擔任銀行總裁時,在辦公室接到一通電話,告訴我太太出車禍,受傷很嚴重。我立刻說:『神啊,千萬不要讓我的愛妻有任何不幸,她那麼賢慧、可愛、美麗。』可是不到一個小時,又有消息傳來,說她過世了。那時我的心在吶喊:『我想死,我不想活了;我想聽到她的聲音。』可是我沒死,也沒聽到她的聲音。我坐下來沉思。這些在所有人人生道路上所蔓延的孤獨和不幸,有何意義呢?有一個念頭進入我心中,這是你今生所要面對的最嚴厲考驗。如果你熬得過去,那麼其他一切考驗你也可以安然度過。」

當天晚上我搭機返家時,內心感覺到平安,這是我跨出第一步開始走出這個陰霾。那時我想到使徒保羅談到夫子時所說的話:「祂雖然爲兒子」,是指神的兒子,「還是因所受的苦難學了順從。祂既得以完全,就爲凡順從祂的人成了永遠得救的根源」(希伯來書5:8-9)。現在,你們想一想,經過了這分離、孤獨、摧毀的精煉過程,我想我們已粹煉出某種成果,使我們得以準備好迎接人生的其他試煉。19

我們已蒙召喚在一個困難的時代承擔艱鉅的任務,但這對我們每個人來說,這是一個進行高難度探險、接受寶貴教導,以及內心獲得極大滿足的時候。戰爭、都市化、淡化教義,以及家庭式微等匯聚而成的挑戰確實爲我們現代人提供了極大的考驗,那相當於橫越大平原、忍受誤解、要在橫逆險阻的環境中在世界各地建立神國。我祈求我們在這人生的旅程中都能盡到個人本分,跟隨並帶領教會的篷車隊進入最後的應許地——祂的面前。20

# 研讀與討論的建議

- 遭遇困境時,什麼是我們安全與平安的來源?在你人生的 考驗時期,什麼曾使你堅強並帶給你平安?
- 每個人——不管是義人與不義之人——爲什麼都要經歷考驗和逆境?
- 逆境在哪些方面是我們生活中的祝福?考驗會在哪些方面 使我們變得更堅強並且更有能力事奉主?
- 我們爲何必須信賴天父「全能的設計」?我們好像主手中的泥,是什麼意思?

- 在遭遇考驗的時刻忍耐地伺候主,是什麼意思?當你這麼做時,你學習到什麼?
- 神以哪些方式賜給我們平安,以支持我們度過苦難時刻?

#### 註

- 1.1962年7月1日,在楊百翰大學自由節 所作的演說,楊百翰大學李海樂圖書 館檔案,第6頁。
- 2.In Conference Report, Oct. 1967, 98; or *Improvement Era*, Jan. 1968, 26.
- 3. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 171.
- 4. The Teachings of Harold B. Lee, 69--70.
- 5. The Teachings of Harold B. Lee, 187--88.
- 6. Stand Ye in Holy Places (1974), 114--15.
- 7. Stand Ye in Holy Places 339.
- 8.In Conference Report, Oct. 1942, 72--73.
- 9. The Teachings of Harold B. Lee, 191.
- 10.Education for Eternity, 1971年1月15日,在鹽湖神學研究所所作的演說" Lectures in Theology: Last Message Series",耶穌基督後期聖徒教會歷史 部門檔案,第6頁。
- 11.1960年10月24日,在法瑟梅寶的葬禮 上致詞,耶穌基督後期聖徒教會歷史 部門檔案,第6頁。

- 12.1949年11月15日,在楊百翰大學祈 濤會所作的演說,耶穌基督後期聖 徒教會歷史部門檔案,第10頁。
- 13. "'I Dare You to Believe': Elder Lee Urges USAC Graduates Seek Spiritual Facts," Deseret News, 6 June 1953, Church News section, 4.
- 14. Education for Eternity, 7--8.
- 15. 「安撫創痛的心」, 1974年4月, 聖 徒之聲,第6頁
- 16." A Message to Members in the Service," *Church News*, 2 Dec. 1972, 3.
- 17.In Conference Report, Oct. 1973, 169, 171; or *Ensign*, Jan. 1974, 128-29.
- 18.1970年4月3日,在地區代表講習會 上演說,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案,第4頁。
- 19. The Teachings of Harold B. Lee, 54.
- 20. The Teachings of Harold B. Lee, 408.

# 復活:靈魂的碇錨

對耶穌基督的復活以及我們自己將來的復活有見證, 如何使我們在塵世考驗中變得堅強?

# 前言

李海樂會長一直對耶穌基督的復活有見證,他於1941年4月蒙召到十二使徒定額組之後不久,此一見證更加堅定了。他回想:「有位十二使徒來找我,告訴我:『我們想請您在星期日晚上的聚會中演講,那是復活節的星期日。您既已蒙按立為使徒,就是主及救主耶穌基督的復活與使命的特別見證人。』我認為那是我所能想到的最令我感到震撼、惶恐的念頭了。

「我獨自在教會辦公大樓的一個房間裡,把聖經拿出來,閱讀四福音書,而且特別注意有關主死亡、被釘十字架及復活的經文。我閱讀時,突然有種不尋常的感覺,彷彿我不只是在讀故事,而是身歷其境,重新經歷那個事件。星期日晚上,我傳達了謙卑的信息,說道:『今天我以最卑微的使徒的身分來到你們面前,向你們見證,我的整個靈魂得知:耶穌是世界的救主,祂爲我們而生、爲我們而死,並爲我們而復活。』

「我知道這點,因爲上星期我得到了特別的見證。那時有人問:『你怎麼知道呢?你看到了嗎?』我要說,由聖靈力量而來的見證,比一個人親眼看見,更強有力地向我們的靈作證耶穌是基督,是世界的救主。」1

# 李海樂的教訓

## 復活的事實爲何是一項「令人歡欣的應許」?

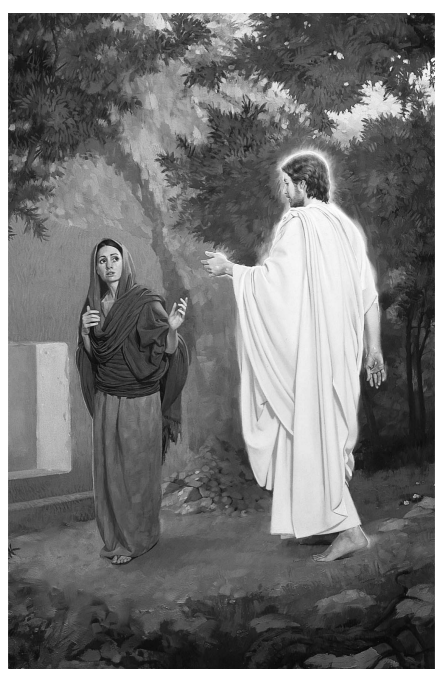
「在七日的頭一日清晨,幾個婦女來到墳墓前,……她們發現石頭已從墳墓滾開了。她們進去,找不到主耶穌的身體。正當她們感到困惑時,看到了兩個衣服發光的人站在她們旁邊!她們很害怕,將臉伏地。此時有位天使對她們說,爲什麼在死人中找活人呢?不要害怕驚恐;我知道妳們在尋找那被釘十字架的拿撒勒人耶穌。

「祂不在這裡,如同祂所說的,已經復活了,妳們來看 安放主的地方——他們安放祂的地點。

「快去告訴祂的門徒和彼得,祂從死裡復活了,並且在你們之前到加利利去了;你們會在那裡看見祂。要記住祂在加利利對你們所說的話:人子必須被交在罪人手裡,釘在十字架上,第三日復活。看啊,我已告訴你們。」〔見路加福音24:1-7;馬太福音28:5-7;馬可福音16:5-7〕

馬太福音、馬可福音與路加福音的作者記錄了世界歷史 上最偉大的事件,即主耶穌基督,世界救主的真正復活,並 以令人不可思議的方式描述了神子在肉身中所擁有的最神聖 力量。在馬大的兄弟拉撒路過世時,祂對哀傷的馬大說: 「復活在我,生命也在我。信我的人雖然死了,也必復活」 (約翰福音11:25)。

在蓄意謀殺的猶太人聽來,祂宣稱自己具有神聖力量的 這番話是更透徹且意義不凡的。「我實實在在地告訴你們, 時候將到,現在就是了,死人要聽見神兒子的聲音,聽見的 人就要活了。



復活的救主在墓旁向馬利亞顯現。 經由聖靈的見證,我們每個人都可以獲得 那令人安慰的保證:救主已從死裡復生 並爲全人類打斷死亡的枷鎖。

「因爲父怎樣在自己有生命,就賜給祂兒子也照樣在自己有生命, 己有生命,

「並且因爲祂是〔神〕子,就……行審判……」〔約翰福音5:25-27〕。

緊接著在祂復活之後,便第二次證明了從死裡復活的超凡力量,不僅是祂本人,還有其他一些人「雖然死了,卻是信祂的。」馬太簡單而直接地記錄了忠信之人從死亡中奇蹟似的復活,「墳墓也開了,已睡聖徒的身體多有起來的。耶穌復活以後,他們從墳墓裡出來,進了聖城,向許多人顯現」〔馬太福音27:52-53〕。

這位偉大神子的救贖力量並沒有從此結束,祂在每個時代的福音期都帶來令人歡欣的應許:「在亞當裡眾人都死了;照樣,在基督裡眾人也都要復活」(哥林多前書15:22)。「……行善的,復活得生;作惡的,復活定罪」(約翰福音5:29)。時間匆匆過去,祂的神聖使命已近尾聲。

今日我們若能完全瞭解這些令人震顫的事件的意義,即 眾先知曾預言的:邪惡者準備要殺害邪惡者;而且「懼怕將 臨到每一個人身上」(教約63:33),那麼,這樣的瞭解將驅 散人們心中與各國間的恐懼與擔憂。的確,我們若「敬畏 神,尊敬君王」[見彼得前書2:17],便可以要求獲得夫子 的榮耀應許:「假如你們脫離猜忌與恐懼,你們將看見我」 [見教約67:10]。2

生命的目的是促成人的不死和永生〔見摩西書1:39〕。 不死表示最後會獲得一個不會再經歷塵世痛苦、不會再死 亡、不會再使人感到幻滅的身體,過去的一切都已消逝。3

# 對復活的認識如何在我們遭逢苦難及 死亡的時刻支持我們?

你是否曾經覺得自己極度哀傷的心情破壞了靈性?

我要帶你們看一幕神聖的畫面:描繪著有個人看似所有的一切都從她的手中溜走,我請你們感受她在這絕望時刻所展現的力量!有位美麗的中年母親用圍巾緊緊包住她的頭和肩膀,沉默地蜷曲在十字架旁邊。她的長子在十字架上受到殘酷的折磨。一般人只能略爲瞭解馬利亞這位母親心中的痛苦程度。現在,她要實際面對年老的西面在祝福她襁褓中的兒子時所作的令人悲傷預言的涵意:「祂將要作毀謗的話柄;你自己的心也要被刀刺透」〔見路加福音2:34-35〕。

在她面對這個悲傷考驗時,是什麼支持著她?她知道今 生以外還有來生的這個事實。她不是曾經與神的使者交談過 嗎?她無疑地曾聽過約翰所記載的,祂兒子被出賣前在世的 最後一次祈禱:「父啊,現在求您使我同您享榮耀,就是未 有世界以先,我同您所有的榮耀」(約翰福音17:5)。這位神 聖的母親低頭傾聽祂在十字架上痛苦地喃喃低語:「父啊! 我將我的靈魂交在您手裡」(路加福音23:46),此事啓發 她,使她順從並獲得確切的見證,不久她將與祂和她的天父 相聚。祂雖深感憂傷,卻充滿信心地期待復活的榮耀日子, 天國並沒有遠離祂。4

有誰可以保證我們在來生會相聚並且我們的夢想會實現呢?那是一位母親在安放死去嬰孩時的哀泣。這往往是患病者和年邁者在生命漏斗之沙飛快流逝時,以幾乎聽不見的聲音所作的請求。在那樣的情況下,那些聽見主榮耀應許的人將獲得多麼大的力量和安慰!主應許說:

「死人要復活,屍首要興起。睡在塵埃的啊,要醒起歌唱!因你的甘露好像菜蔬上的甘露,地也要交出死人來。」 (以賽亞書26:19)

當信心提升我們超越塵世悽慘的考驗和憂傷,讓我們看見更光明的未來和更快樂的遠景時,死亡沉重的雙手變輕了,幽暗的帷幕被刺穿,隱隱作痛的傷口得到撫慰,正如神已啓示的,神要透過主耶穌基督的贖罪「擦去他們一切的眼淚;不再有死亡,也不再有悲哀、哭號、疼痛,因爲以前的事都過去了」(啓示錄21:4)。有了這樣的信心和瞭解,你們不必感到哀傷,可以歡唱,如同這段經文所寫的:「死被得勝吞滅。死啊!你的毒鉤在哪裡?死啊!你得勝的權勢在哪裡?」(哥林多前書15:54-55)。5

你們也可以知道救贖主活著,正如約伯在面臨「棄掉神,死了吧!」[見約伯記2:9;19:25]的誘惑時所知道的一樣;你們知道自己也可以打開那扇門,邀請祂進來「與你一同坐席」[見啓示錄3:20],你們也看到自己將來會成爲復活之人,表明與那位捨命的主同屬天上的家庭。主的捨命讓世人可經由今生的努力與經驗而獲賜永生果子爲酬賞,即使以世人的標準來衡量,他一生的努力似乎飽受挫敗。6

#### 對復活的瞭解爲何是我們靈魂的碇錨?

我們來看看彼得的榜樣,……他在主被出賣的那天晚上,三次不認夫子。把這個極度恐懼的彼得和不久後他站在曾要求處死耶穌的同一批宗教頑固份子面前所表現的勇敢態度做個比較,他斥責他們是兇手,呼籲他們要悔改,他忍受牢獄之苦,後來毫不懼怕地殉教。

是什麼使他改變的?他曾親自見證從十字架上取下的那個破碎、受盡痛苦折磨的身體變成了榮耀、復活的身體。這

個明白而簡單的答案是,彼得是個改變了的人,因爲他知道 復活之主的力量。他不再獨自一人行走在加利利的海邊,在 監獄裡,或死亡,他的主會在他身邊。7

我知道……隨著親人逝去而來的那種可怕的孤獨及痛不欲生是什麼滋味。在我有生之年,我已蒙召去安慰那些哀傷的人,但直到我必須一再對自己訴說那些我曾經告訴別人的話之時,我才明白那些難以用言語表達的事情,那些在給予真正的安慰之前,必須先在靈魂深處體會過的事情。你們必須看到自己的某部分已埋在墳墓裡,必須看到親人死去,然後你們必須問自己——你們是否相信自己教導別人的事情?是否確信且確知神活著?是否相信主及夫子的贖罪——祂打開了復活之門以獲得更榮耀的生命?要是發現我們有時候一無所知地獨自站著,若是希望自己不被擊垮且被抛在路旁,就必須加強我們的見證。

約伯的妻子說:「你棄掉神,死了吧!」〔見約伯記 2:9〕約伯這麼有尊嚴地承受痛苦時,他所說的一些話,我 想是在每個喪禮上都少不了,會一再提到的。他說:「我知 道我的救贖主活著,末了必站立在地上。我這皮肉滅絕之 後,我必在內體之外得見神〔譯註:原文爲內體之中〕。我 自己要見祂,……並不像外人。我的心腸在我裡面消滅 了!」〔約伯記19:25-27〕今天你們大家若知道你們已將 靈魂停泊於這個神聖的見證:即祂活著,祂在末日必來到這 世上,與你們面對面相見——如果你們知道,無論要冒什麼 險、承擔什麼責任或面對什麼不幸——如果你們將房子建立 在磐石上,你們就不會落敗。是的,你們將度過失去親人的 可怕的憂傷經驗,但卻不會落敗;最後你們將獲得比以往更 大的信心。8 我們的生活和世俗環境變得越複雜,我們明確知道耶穌基督福音的目的與原則就更加重要。宗教的作用不在於解答神以道德來管理天地萬物的所有問題,而是透過信心,使人有勇氣去面對他在現階段無法找到答案的問題。9

今天在紀念世上最偉大的勝利時,我邀請各地內心誠實的人在深深的謙卑中超越人性的恐懼與挫敗感,對於使徒向外邦人所說的這番話一樣感到歡欣:「感謝神,使我們藉著我們的主耶穌基督得勝」(哥林多前書15:57)。10

# 研讀與討論的建議

- 救主說:「復活在我,生命也在我」(約翰福音11:25),祂 指的是什麼呢?你想到救主的復活時,心裡有什麼感覺?
- 對復活真理的瞭解,如何影響你的日常生活?
- 當我們的親人過世時,對復活的見證在哪些方面支持我們?對復活的見證也曾在哪些情況下帶給我們安慰,幫助我們克服恐懼?
- 我們怎樣對復活有更多的瞭解及更大的見證?

#### 註

- 1.Ye Are the Light of the World (1974), 26--27.
- 2.CBS "Church of the Air" broadcast, in Conference Report, Apr. 1958, 133--34.
- 3. *The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 30.
- 4.CBS "Church of the Air" broadcast, 134--35.
- 5.Decisions for Successful Living (1973), 179--80.

- 6.In Conference Report, Apr. 1958, 136.
- 7. The Teachings of Harold B. Lee, 63.
- 8.1968年1月29日,在肯農大衛的葬禮 上致詞,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案,第5-6頁。
- 9.In Conference Report, Oct. 1963, 108; or *Improvement Era*, Dec. 1963, 1103.
- 10.In Conference Report, Apr. 1958, 136.

# 最後安全返家

# 我們是否安然走在那條通往永恆家園及 與天父同住的道路上?

# 前言

李海樂終其一生都強調這項教導:「我們所要努力的事情,是好好管理自己及生活配稱,以便將來有一天能回到賜我們生命的神面前——回到永恆天父的面前。」1

他回憶道:「前些日子我讀到某位知名新聞記者所寫的一篇文章,他說明他如何著手安排與他想訪問的一位重要人物深入交談。他問了這類的問題:『是否可以談談,您希望將來在您的墓碑上寫些什麼?』他表示,許多人所給的答案是「好好享樂吧」,「去赴另一場會議了」等等。這位記者在被問到他希望自己的墓碑上寫些什麼時,他非常安詳誠懇地回答:「最後,安全返家。」

「當我們完全瞭解這段話的意義時,我們也會自問: 『究竟人生是怎麼一回事?我們相信有來生,那麼過完今生 之後,我們來生的希望是什麼?』幾乎所有人,無論他的 宗教信仰是什麼,都期待自己會存在,不管是什麼方式所 定義的存在。如果我猜得沒錯,我們所有人都希望我們的 墓碑上寫著:『最後,安全返家』,作爲我們今生一生工作的 墓誌銘。」<sup>2</sup>

# 李海樂的教訓

#### 塵世生活的目的是什麼?

塵世生活的目的是什麼?……可在一節經文中可找到惟一的答案,這節經文揭示了賜生命之神的目的,這個目的是透過啓示向先知摩西解釋的:「這是我的事工和我的榮耀一一促成人的不死和永生」〔摩西書1:39〕。若一個人在塵世的時間只停留片刻,然後就被帶走,或者他活得像樹那樣久,那麼天父的計畫到目前爲止所能做的只是促成不死。所謂永生這件事是要配稱生活,藉由他的生活方式而被認爲配稱在父神及神子的面前獲得永生。3

人們在靈的世界中也是神的子女。地球被創造和組織起來,作爲天上靈體降生在內身中的住所,「藉此驗證他們,看他們是否將做主,他們的神,將吩咐他們的一切事」〔見亞伯拉罕書3:25〕。神的用意是「促成人的不死和永生」,換言之,那是今生成功生活的結果,將每個靈魂帶回「賜給他生命的神」面前,具有完美、不會再死亡的復活身體,永恆地居住在主我們的夫子以及眾人之父的面前。4

[李察喬治會長]談到了這個故事,他說有個年輕人很渴望接受教育。他的父母無法供他唸大學,所以他步行到那所大學所在的城市,在他努力打聽下,終於找到一個他付得起食宿費用的地方。後來那所大學有位教授給了他一份伐木的工作來賺取學費。別人聽說他伐木的技術很好,就僱用他替他們伐木。不久,他便發現自己沒時間上大學,他開始對自己是個成功的伐木工人而感到滿意。

這代表我們許多人所處的情況。我們來到世上是爲了一個特別的目的——要作成我們自己的救恩,換言之,爲永恆的來生作準備。我們有些人似乎忘了我們眼中的目標,卻對

追求世上的財富及名聲感到滿足,換言之,只是「伐木」就 令他感到滿意。5

但願我們這些對〔耶穌〕有見證的人……發自內心向天 父呼求:「…主啊,您要我作什麼?」〔使徒行傳9:6〕

如果我們用真心及信心祈求,便會從經文中找到誠心祈求的答案。這個答案已經一次又一次地重複提到,那就是我們所作的一切都應該「專注於神的榮耀」〔教約82:19〕。神的榮耀是什麼?主已告訴摩西:

「……這是我的事工和我的榮耀——促成人的不死和永 生。」(無價珍珠,摩西書1:39)

我們的眼前永遠有著這個目標,好使我們日常的每個行 為、所作的每個決定,都能發展出一種生活模式,使我們得 以獲准進入主我們天父的面前,獲得永生,今生的許多事物 還有什麼比此事更有智慧的呢?6

根據經文、教會領袖的靈感著作以及俗世評論的書籍, 永生可定義爲在永恆的人物,即父神與神子耶穌基督,的面前一起生活。若要簡化這定義,我們可以說永生就是過神的 牛活。……

能在最後獲致這項高榮的卓越成就,應是所有世人不斷 努力追求的目標。7

## 我們是否準備好站在神的審判寶座前?

你們每個人……必須站在「以色列聖者的審判寶座前; ……必被按照神的神聖法規而受審判」(尼腓二書9:15)。 根據約翰的異象,「案卷展開了,並且另有一卷展開,就是 生命冊。死了的人都憑著這些案卷所記載的,照他們所行的



李海樂會長教導說,我們今生所作的努力應專注於 「把握今生、過著充實的生活,並且準備將來進入高榮世界」。

受審判」(啓示錄20:12)。這些「案卷」是指「[你們行為的] 紀錄簿冊,並且是在地上保存的紀錄。而那生命冊的簿冊, 是指在天上保存的紀錄」(教約128:7)。凡過著正義生活, 至死都未成為罪的僕人,或已真心悔改罪過的人,將進入 「主的安息」,這安息是「主豐滿的榮耀」[見教約84:24]。8

我們從靈感的著作得知,「我們的話必定我們的罪(或 提升我們),我們的一切作爲必定我們的罪(或高舉我們) ……」[見阿爾瑪書12:14],因爲我們會被帶到眾人的偉大 法官前面對面,期盼能獲得夫子的稱許:「好,你這又良善 又忠心的僕人」[馬太福音25:21]。與一般宗教家的觀念所 不同的是,他們認爲使徒彼得是通往來生之門的守門者,但 我們卻得知,「那守門者就是以色列聖者;祂在那裡不僱用 僕人」(尼腓二書9:41)。9

一個人所遭受到最可怕的地獄是他自己良心的焚灼。經文說,一個人的思想會定他的罪,他會對他的一生有明晰的記憶(見阿爾瑪書12:14;11:43)。你們還記得先知在經文中談到羔羊的生命冊,這是一個人的生平紀錄,被保管在

天上。……人們將依照那些記載他們生活的紀錄接受審判 (見教約128:6-7)。當我們知道我們無法獲得最高階層的榮 耀並且瞭解到我們已失去這一切時,我想那良心的焚灼會比 任何真正的火焚更令人難以忍受。10

當我們通過死亡之門,……祂會對我們說:「你們已承受我的名。你們以我的名做了什麼事?你們身爲我教會的教友,是否曾讓主耶穌基督的名蒙羞?」請想像祂眉頭深鎖的樣子,請想像祂搖著頭,轉身走開的情景;……但是也請想像,當我們與祂見面時,祂的臉龐因微笑而泛著光輝,祂向我們展開雙臂,說道:「我的兒子、女兒啊!你們在世忠信,持守了信心,你們已完成應做的工作。在我的國度有公義的冠冕爲你們這些人留著」〔見提摩太後書4:7-8〕。我想不出世上有什麼事比來生能接納到全能者面前更令人欣喜若狂的。11

## 我們如何為迎見主作準備?

隨著歲月流逝,主已多賜給了我們幾天、幾星期或幾年的時間,無論這段時間有多長,在全能者看來,每天準備的日子都很寶貴。有位先知這麼說:「因爲今生就是世人爲迎見神而作準備的時候;今生的日子就是世人完成他們工作的日子。……因爲如果你們把你們悔改的日子拖延到死亡的時候,……魔鬼……已確定你們是屬於他的了」(阿爾瑪書34:32,35)。12

我們要記住,我們是幼年早逝或中年離開人世並不重要,最重要的不是我們何時死亡,而是我們到死時所作的準備程度。今生是爲迎見神而作準備的日子。祂是多麼偉大慈悲,讓我們有一段接受考驗的期間,讓人能在這段期間使自己變得完全。13

今日是我們開始探索靈魂深處的時候。你們是否發現在 所有誡命當中,今天哪條誡命對你們來說是最重要的?…… 你們是否要在今天開始努力遵守這條誡命?或者你們要等到一切都已經太遲了才開始?小男孩說:「等我長大,我要做這,做那。」結果如何呢?當他長大,……他說:「等我結了婚,我要做這,做那。」在他結婚之後,一切又改變了,「等我退休吧。」在他退休之後,一陣冷風吹在他身上,他才驚覺一切都太遲了,他已失去所有的東西。這一切都太遲了。他這一生擁有了全部的時間,只是沒有好好把握而已。今天,是我們每個人都要開始著手做些事情的時候,免得一切爲時已晚。14

〔我想起〕去年夏天在夏威夷群島,有人告訴我一個故事,說有個小女孩帶她的朋友回家。她們一起玩耍,屋子裡的老祖母花了很多時間陪他們讀聖經。這個鄰居小女孩每次來,老祖母都在讀聖經,最後,小女孩問小孫女:「妳祖母爲什麼花那麼多時間讀聖經?」這個小孫女回答:「喔,祖母正爲準備期末考而用功呢。」

她說得沒錯。我想我們大家若是能更留心加緊用功準備期末考的重要,那該多好。<sup>15</sup>

你們拖延爲自己錯誤行爲悔改的日子有多久了呢?我們 將來所要面對的是那位正義法官的審判,祂會考量我們的能力、限制、機會和障礙。一個犯罪但已悔改的人,只要他此 後的生活都致力於有意義的事情,他在正義的審判日那天所 失去的,絕不會比不曾犯過大罪,卻不幸未做他有能力和機 會去做的事的人更多。16

我們今天坐在這裡,沉思我們的一生,試想:萬一我們 散會之後發生了什麼意外,我們的生命就此結束。在那時候來 臨之前你們是否還有未完的工作?……在那時候來臨之前你們 是否還有些應糾正的過失?是否有親人在另一個世界等待你 們,你們若完成今日必須達成的工作後,見到他們是否會覺得 很光榮?你們是否準備好要與那裡的親人見面,你們已竭盡 所能地謀求他們未來的福祉了嗎?你們是否曾犯過任何罪, 在你們回到那位賜給你們生命的神那裡之前需要先悔改的?<sup>17</sup>

此時此刻活在世上,我們每個人都有機會選擇自己所要遵守的律法。我們現在所遵行及服從的是高榮律法,這將使我們有機會獲得高級榮耀,或者,我們現在遵行及服從的是中榮律法,這將使我們有機會獲得……中級榮耀或中榮律法。我們在永恆世界中所佔的地位,取決於我們在世上對這些國度的律法的服從。18

你們如何爲迎見神作準備呢?……主說:「所以,要聖化你們自己,好使你們的意念變成專注於神,你們看見祂的日子必然來到;……這事要在祂自己的時刻,依照祂自己的方式,並且按照祂自己的旨意」(教約88:68)。主在一項啓示中告訴我們這個方式……,「實在地,主這樣說:每一個拋棄他的罪惡而歸向我,呼求我的名,服從我的聲音,並且遵守我誡命的人,必將見到我的面並且知道我是存在的」[教約93:1]。19

# 「生活配稱獲得神活著、耶穌是基督之見證」的人 有什麼酬賞?

我們通常會認為,天國是義人在離開今生後的居所,也 是父神與基督的居所。使徒保羅談到這種幸福的景況時,說 道:「神爲愛祂的人所預備的是眼睛未曾看見,耳朵未曾聽 見,人心也未曾想到的」(哥林多前書2:9)。20

對許多人而言,成功有各種不同的定義,但是對神的每個孩子來說,最大的成功就是能夠回到神的面前,與祂同享安樂。<sup>21</sup>

就我們天父的事工而言,目標只有一個,那就是最後當 我們完成世上的工作時,不論所經歷的時間是短或長,我們 也已克服俗世,並且有權利進入所謂高榮國度的地方。<sup>22</sup> 在生活中配稱獲得神活著、耶穌是基督之見證的人,以 及願意不斷尋求祂旨意,好知道自己所走的道路是否蒙祂悅 納的人,便是把握今生、過著充實的生活,並且準備將來進 入高榮世界,與天父永遠住在一起。23

我要提醒你們去沉思主對所有忠信之人所作的奇妙應許:

「假如你們的眼睛專注我的榮耀,則你們整個身體將充滿光明,你們裡面沒有黑暗;那充滿光明的身體就理解一切」(教約88:67)。

我謙卑祈求,凡尋求的人都能爲自己獲得不可動搖的見證,進而能步伐堅定地踏上那條終必走向不死與永生榮耀目標的道路。<sup>24</sup>

# 研讀與討論的建議

- 我們有時候在哪些方面就像那個伐木的年輕人一樣?
- 哪些事情能使我們每天專注於「安全回到天父面前」的目標?
- 現在你何選擇自己在永恆世界中所處的地位?若你一再拖 延,沒有準備好站在神的審判寶座前,會有什麼後果?
- 我們會怎樣運用神多賜給我們的一天?
- 在生活中專注「神的榮耀」是什麼意思?(見教約88:67-68)
- 你認爲承受主耶穌基督的名是什麼意思?我們怎樣尊重祂的名?
- 在研讀李海樂會長關於安全返回神之家的教導之後,你學到了什麼?

## 註

- 1.Be Loyal to the Royal within You, Brigham Young University Speeches of the Year (20 Oct. 1957), 10--11.
- 2.Ye Are the Light of the World (1974), 261--62.
- 3.1950年1月7日,在伊凡奧德治的葬 禮上致詞,耶穌基督後期聖徒教會 歷史部門檔案,第4頁。
- 4. "The Sixth Commandment: Thou Shalt Not Kill," in *The Ten Commandments Today* (1955), 87.
- 5. "Elder Lee Recalls Counsel Given by Pres. Richards to Family, Associates," *Deseret News*, 16 Aug. 1950, Church section, 2, 4.
- 6.In Conference Report, Oct. 1946, 145.
- 7. "Eternal Life," *Instructor*, Oct. 1966, 378.
- 8. Decisions for Successful Living (1973), 186--87.
- 9. "The Greatest Need in the World Today," 1970年6月5日,對猶他州立大學畢業生演說,耶穌基督後期聖徒教會歷史部門檔案,第6頁。
- 10.*The Teachings of Harold B. Lee*, ed. Clyde J. Williams (1996), 67.

- 11.1958年8月,在底特律支聯會教友大 會上所作的演說,楊百翰大學李海樂 圖書館檔案,第6-7頁。
- 12.1968年3月18日,在海曼愛琳的葬禮 上致詞,耶穌基督後期聖徒教會歷史 部門檔案,第5頁。
- 13.1943年3月13日,在席爾斯威廉的葬 禮上致詞,耶穌基督後期聖徒教會歷 史部門檔案,第14頁。
- 14.1962年3月3日,對瑞克斯學院的學生 團體及學生領袖所作的演說,耶穌基 督後期聖徒教會歷史部門檔案,第20-21頁。
- 15. The Teachings of Harold B. Lee, 65--66.
- 16. The Teachings of Harold B. Lee, 67--68.
- 17.在底特律支聯會教友大會上所作的演 說,第4-5頁。
- 18.In Conference Report, Apr. 1947, 46.
- 19. "Preparing to Meet the Lord," *Improvement Era*, Feb. 1965, 124.
- 20. The Teachings of Harold B. Lee, 77.
- 21. Decisions for Successful Living, 2.
- 22. 在伊凡奧德治的葬禮上致詞,第 8頁。
- 23. The Teachings of Harold B. Lee, 614.
- 24. Stand Ye in Holy Places (1974), 319.

# 圖片一覽表

第xxii頁:基督召喚彼得與安得烈,安 德牛哈利繪。

第14頁:基督與小孩,巴森岱爾繪。

第19頁:耶穌基督,強伯巴賽隆繪, @佛蒙特州(又譯威爾滿州)曼徹斯 特中心巴納德美術館05255。

第48頁:以諾斯祈禱,巴瑞特羅伯繪。

第54頁:神在夜間的異象中向童子撒母

耳先知顯現,安德生哈利繪。

第70頁: 約瑟弟兄, 林斯里大衛繪。 ©1997年林斯里大衛。

第74頁:斯密約瑟的第一次異象,奧 申格瑞繪。@奧申格瑞。

第95頁:基督在聖殿中,霍夫曼亨利 繪。©康洛哈里森攝。

第203頁:山上寶訓,布拉克卡爾繪。 丹麥菲力德堡國家歷史博物館。

第212頁:斯密約瑟在利巴地監獄,奧 申格瑞繪。©奧申格瑞。

第220頁:耶穌對她說:「馬利亞。」 惠德克威廉繪。

第229頁:最後的審判,司考德約 翰繪。

# 索引

## — 二劃 —

八福,完全生活的準則,199-205

### 一 三劃 —

丈夫, 見婚姻, 永恆的 千禧年, 福音復興使我們爲此作準

千禧年,福音復興使我們為此作準 備,75-76

## 士兵

一家人爲一個士兵禁食,181-182 希望去傳教,157-158

## 子女

在到達負責年齡前不會被誘惑, 122,142-145

以愛管教,130-134

愛叛逆的子女,134-136

母親教導福音,142-144

表達更多的愛,129-134

在家中教導,119-127

應教導的內容,123-124

亦見父親;家庭;母親

山上寶訓,八福,199-205

#### 工作

其必要性,168-169,171-173 教導其價值,124

#### — 四劃 —

#### 不死

定義,15

贖罪使之成爲可能,21-25

不道德。見貞潔

## 今生

其目的,3-4,225-226

準備的時期,228-230

天上的父。夏父神。

天上會議,3,10-12

天父。見父神。

支聯會會長,李海樂蒙召喚,xvixvii,165

## 父母

以愛管教子女,130-134

愛叛逆的子女,134-136

對子女表達更多的愛,129-134

教導子女福音,119-127,142-143

在家人家庭晚會中教導,125-127

教導青年有關貞潔,190-193

教導子女的內容,123-124

亦見子女;父親;母親

## 父神

我們靈體的父,3,9-12,225 向祂祈禱,52-57

#### 父親

他們的工作的重要性,148-149

對家人永恆福祉的責任,122

表達對子女的愛,129-134

教導貞潔律法,190-193

在家中教導福音,119-127

正義地運用聖職,92-97

亦見子女;家庭;家;母親;青年

#### 五劃

## 主教

以色列的法官,29-30 聖殿推薦書面談,105-106

以來加精神,在我們家中,125, 129

#### 加里斯查理

歸信,156

藉由祈禱與神交談,52

## 平安

在逆境中,206

復興的知識會帶給我們平安, 永恆的婚姻。見婚姻,永恆的 220-223

## 本教會總會會長

李海樂蒙按立, xx

如何蒙揀選,81-84

聽從的重要,84-87

爲教會獲得啓示,80-81,84-87 亦見先知

本教會總會會長團的繼仟,81-84 母親

家中氣氛的營造者,139-142 留在家庭核心最接近孩子的地方,

139-140 斯密約瑟先知的母親,141 爲子女祈禱,134-136,141

對子女表達愛,129-134

教導貞潔律法,190-193

在家中教導福音,119-127,142-144

沒有子女的母親,14-115

亦見子女;家庭;父親;家;青年

#### 永牛

每天的行動邁向,7-8,228-230 贖罪使之成爲可能,21-25 教會讓我們爲此作準備,147-148 定義,15-16

永恆婚姻之必要性,15-16,110-111

沒有開始或結束,9

克服逆境使我們獲致,206-210

救恩計畫邁向,1-8

今生的目的,224-226

見證的必要性,230-231

## 一 六劃 —

伐木工人的故事,225-226 光大聖職召喚,91-97 先知

> 跟隋活著的先知,79-87 如何蒙揀選及作準備,72-73, 81 - 84

跟隋先知的重要性,84-87

亦見本教會總會會長;斯密約瑟 印證。 見婚姻, 永恆的 同性戀,189-190

地獄,良心的燃燒,227-228

在聖殿中執行的家譜事工,103-104

安息日,滋養靈性,178-179

成聖,投注時間培養,175-183

死亡,身體的

面對親人的死亡,23-24,206, 213-214, 220-223

有關復活的知識賜給我們平安, 220-223

死亡, 靈性的。 見靈性的死亡

## 索引

死者,聖殿事工,103-104

考驗。見逆境

自立,168-173

## — 七劃 —

## 完全

八福是成爲完全的指南,199-205

教會幫助我們成爲完全,147 成爲完全的誡命,195

努力追求完全,195-205

我們家中的以來加精神,125,129 李海倫,xv

## 李海樂

出生, xii

童年聽警告聲音的經驗,47 童年養豬的經驗,132-133

蒙召喚爲使徒, xvii

相關計畫工作,xx,146

去世, xxi

與孫子共度舞蹈節,131-132

婚姻, xv, xix

傳教,xv

因母親的行動而獲救,141-142

父母親, xi-xii

本教會總會會長,xx-xxi,79

與女服務牛分享福音,153

支聯會會長,xvi

以經文教導,59

受到逆境的考驗,206,209-210,213-214

福利工作, xvi-xvii, 165-166

李海樂的傳教服務,xv

李詹森費莉達,xix

李摩蓮, xv, xix, 206

李譚娜芬, xv, xix, 206

沉思

威爾斯約翰主教之子的經驗, 182-183

其重要性,182-183

## 見證

靈魂的碇錨,44-45

其定義,37-40

對斯密約瑟的見證是必需的, 69-72

涌往永生,230-231

服從增長見證,40-43,198-199

獲得見證,40-42

研讀經文增長見證,59-64,66-67

與人分享,153-161

鞏固見證,42-43

教導子女獲得見證,123-124

身體,像我們的靈體,11-12

#### 一 八劃 —

亞伯達省卡德斯頓聖殿,詩作描述,106

#### 亞倫聖職

目的,90

亦見聖職

## 亞當

永恆的婚姻,110-111

墜落,18-23,110

亞當與夏娃的墜落,18-23,110

使人和睦的人,204

使命,我們的預派,12-13

使徒

權柄,82

李海樂蒙召喚,xvii

受苦。見逆境 妻子。見婚姻,永恆的 彼得與救主的復活,221-223 服務

在婚姻中,111-114 爲聖殿事工作準備,107 聖職持有人所作的,91-97 教導子女關於,124

### 服從,其必要性

服從首要原則及教儀,5 爲了永生,23-25,33-35,228-

爲了逆境中的平安,211-214 爲了成爲完全,195,198-199 爲了使祈禱得到回答,55-57 爲了獲得見證,40-43,199 爲了聖化,33-35

爲了對福音原則作見證,198-199 金浩植博士,歸信,162 阿波羅13號太空船,1-2,6 青年

爲永恆婚姻作準備,115-117 教導有關貞潔的事,190-193 在家中教導,119-127 叛逆,絕不放棄,134-136

## — 九劃 —

#### 信心

發展,28-29 福音的基礎原則,5,28-29 對耶穌基督,5,23-25 在逆境中持守所必需的,211-214 信心的祈禱,52-55

#### 前生

預派,12-13 眾靈質,9-11

WWW H

神的靈體子女,9-12 前生的眾靈質,9-11

前生的預派,12-13

叛逆的子女,愛,134-136

哀慟的人有福了,201-202

威爾斯,約翰主教,有關已故兒子 的經驗,182-183

思想,純潔,186-187

持守到底,33-35

### 洗禮

聖約,31-32

代替死者,103-104

進入神國的必要條件,5,31-32

## 相關計畫

定義,146,149

李海樂的職畫,xx,146-147

#### 祈禱

信心的祈禱,52

如何祈禱,52-57

母親爲子女的祈禱,141

得到回答所需的服從,55-57

藉以獲得啓示,52-57

#### 耶穌基督

逆境使我們變得像祂,206-210

祂的洗槽,31

造物主,3

對祂的信心,23-25

在逆境中賜予平安,211-214

教會的元首,80

審判者,226-230

獲得對祂的見證,38-40

## 索引

祂的復活,216-230 分享對祂的見證,153-161 祂母親的憂傷,220 教導兒童獲得對祂的見證,123-124 亦見贖罪

#### 貞潔

違反律法的後果,185,187-189 遵守律法的重要,186-187 聖職持有人的責任,189-190 教導青年,190-193

**) 4 ) 171-172** 迫害,持守正義,204 重生,有必要,197-198 食物儲藏,172-173

#### 一 十割

## 夏娃

永恆的婚姻,110-111 墜落,18-23,110

幸福,115-117

#### 家

教導福音最重要的地方,120-123 在此完成最重要的事工,134

神的所有機構中最重要的,148-

母親對家庭的影響力,138-144 聖職及輔助組織的助力,148-151 表達更多的愛,129-134 教導福音,119-127 亦見家庭

家人家庭晚會,教導子女,125-127 家庭

教會應該鞏固,148-149 表達更多的愛,129-134 亦見子女;父親;家庭;母親;

家庭的核心,最接近孩子的地方, 母親,139-140 家庭晚會, 教導子女, 125-127 家譜事工,103-104 恩典,24-25,34 恩道門,聖殿,100-103,106 悔改

認罪是必需的,29-30 基本律法,5 帶來實恕,197-198 每天都需要悔改,29-30 救恩所必需的,5,228-230 良心的平安隨之而來,197-198 必須爲罪感到憂傷,201-202

真理,經文是真理標準,64-65 **真理標準**,經文,64-65 神,我們成爲神的潛能,15-16 神,其子女,9-12,225-226 神性的奧秘在聖殿中揭示,10-103 神的子女,9-12,225-226 神的顯現,49

## 純潔

獲得見證所必需的,40-43 思想的純潔,186-187 亦見貞潔

## 逆境

使我們成爲像神一樣,206-210 斯密約瑟受試驗,209-210 平安的時候,211-214 爲正義受迫害,204 對復活之見證的支持力量,220-221 見證的支持力量,44-45

#### 配稱

聖殿事工所需的,105-107 亦見服從

馬利亞,耶穌的母親,220

## 一 十一劃 一

曼泰聖殿,在暴風雨中看到,97 婦女

沒有永恆婚姻的人,114-115 亦見母親

婦女會,在福利工作中的角色, 170-171

婚姻,永恆的

祝福,110-117

給沒有婚姻的人的勸告,114-115 永生所必需的,15-16,110-111 夥伴關係,109-110

使年輕人爲婚姻作準備,115-117 性關係,112-186

在一生中鞏固,111-114

婚姻中的性關係,112,186 亦見自潔

## 救恩計畫

其基礎原則,4-5 通往永生,1-8 獲得平安的惟一方法,7 其目的,3,225-226,228-230

#### 教會

所有的活動都應鞏固家庭,148-149

目的,147-148

#### 教導

家人家庭晚會,125-127 教導子女的福音原則,123-124 具有力量及權柄的福音,159-161 家是教導的最重要場所,120-123 父母教導福音的責任,119-127, 142-144

使用經文,65-66

## 啓示

家譜事工的啓示,104 李海樂聽見警告的聲音,47 啓示的種類,49-52 接受啓示的事務,51 透過沉思而得到,182-183 經由本教會總會會長而得到,80-81,84-87

在聖殿中得到的,100-103 透過祈禱得到的,52-57 見證是一種啓示,38-40

清心,202-203 第一次異象,73-74 舵手

根據星群繪出航線,99 眼睛失明的經驗,190-191 在海上規劃出航程,86 貧困者,主的照顧方式,166-169 通姦。見貞潔 陶匠的陶土,與世人相似,207 麥基洗德聖職 其目的,90

## 一 十二劃 一

單身成人,藉由為人服務得到快 樂,114-115

#### 復活

亦見聖職

李海樂對復活的見證,216 耶穌基督的復活,216-223 對復活的知識在逆境中支持我們,220-223

復活的真實性,216-219 亦見贖罪

悲劇。見逆境

## 斯密約瑟

摩門經問世的媒介,75-76 第一次異象,73-74 經由他所完成的偉大事物,73-76 如同古代的約瑟,73 母親爲他祈禱,141 必須對他有見證,69-72 爲他的召喚作好準備,72-73 犧牲一切,157 在逆境中受到試驗,208-210

## 一 十三劃 一

#### 傳消事工

招升。 見永生

虚心,196-197,200

摩門經的角色,62-63 榜樣是必需的,161-162 退役軍人的經驗,157-158 其重要性,153-156 福音復興的目的,75-76 聖靈的角色,159-161 犧牲是必需的,156-159 以力量及權柄教導,159-161

慈悲,203

愛

在家中培養,129-134 在婚姻中培養,111-114 聖職持有人應表達愛,91-97 對叛逆子女的愛,134-136

溫順,200,203

#### 禁食

祝福,180-182 兒子當兵的家庭的經驗,181-182 以及祈禱,54-55

## 禁食捐獻

捐獻的祝福,180-182 運用,169-171

## 經文

研讀摩門經的祝福,62-64 培養靈性,59-64,66-67 李海樂所受的教導,59 研讀的必要,59-62,66-67 眞理標準,64-65 在傳教時研讀經文,159-160 在教導福音時使用經文,65-66 聖化,服從是必需的,33-35 聖殿

所獲得的祝福,99-103 亞伯達省卡德斯頓聖殿,106 恩道門,100-103,106 猶他州曼泰聖殿,97 準備在聖殿服務,105-107 在聖殿所得到的啓示,100-103 鹽湖聖殿,89 爲死者所做的事工,103-105

為死者所做的事工,103-105 聖殿婚姻。見婚姻,永恆的 聖職

> 其定義,89-91 指導輔助組織,149-151 持有人爲主的代表,92-97 持有人必須是正義的,94-96 持有人有責任保持貞潔,189-190 如何正義地運用,91-96 不正義運用的懲罰,91

定額組,在福利工作中的角色, 170-171

領袖的責任,96-97

### 聖靈

擁有此恩賜的祝福,32-33 教導福音所必需的,159-161 啓示見證,38-40 藉其幫助克服靈性的死亡,32-33 因不正義而喪失,91,186-187 道德,見貞潔

#### 一 十四劃 一

夢

需要爲人服務,107 藉以得到的啟示,51-52

對立。見逆境

166

榜樣,傳道事工所必需的,161-162 福利工作

其開端,xvi-xvii,165-166 食物儲藏,172-173 其基礎原則,166-169 由李海樂帶領,xvi-xvii,165-

個人及家庭的責任,169-173 聖職定額組及婦女會的角色, 170-171

倉庫的功用,170-171 自立是必需的,168-173

## 福音

提供每個問題的解答,154 在家中教導,119-127 用力量及權柄教導,159-161 福音,分享。見傳道事工 福音期

定義,73-76

豐滿的時代,73-76 管教子女,130-134 誡命。*見*服從,其必要性 輔助組織

鞏固家庭,148-151 在聖職指導下工作,149-151 領導,聖職的,89-97

## 一 十五劃 一

寬恕,197-198。*亦見*悔改 審判,最後的,226-230 壓門經

斯密約瑟使之問世,75-76 研讀增長靈性,62-64 標準經典。*見*經文 窮困者,主的照顧方式,166-169

## 一 十六劃 一

興格萊戈登,李會長生平事蹟摘要,xi-xxi

選擇。見選擇權

## 選擇權

完成我們在世上的使命,12-15 救恩計畫的必要條件,4,13-15 在墜落中的角色,20-21 錫安山上的拯救者,103-104

### 一 十七劃 一

謙卑,200,203 謙遜,186

#### 一 十八劃 一

#### 歸信

藉由摩門經,62-64 個人,40-41

亦見傳道事工; 見證

一 十九劃 一

證實,32-33

一 二十劃 一

饑渴慕義,202

一 廿一劃 一

## 屬靈的死亡

其定義,21

由於不相信活著的先知,85-86 聖靈幫助我們克服,32-33

#### 犧牲

其重要性,156-159 永恆婚姻所必需的,111-114

一 廿二劃 一

## 贖罪

克服墜落,18-23 使不死和永生成爲可能,21-25 這知識在逆境中支持我們,216-223 救恩計畫的必要條件,4-5

帶來赦免,197-198

亦見恩典;復活

一 廿四劃 一

靈,神聖的。亦見聖靈

## 靈性

透過禁食來培養,180-182

透過守安息日來培養,178-179

透過研讀經文來培養,59-64, 66-67

祈禱得到回答所必需的,55-57 滋養我們的靈體,175-178

## 靈體

神是所有靈體的父親,9-12,225

與身體相似,11-12

給予滋養,175-183

鹽湖聖殿,大熊星座,89